

TS-1435

11717

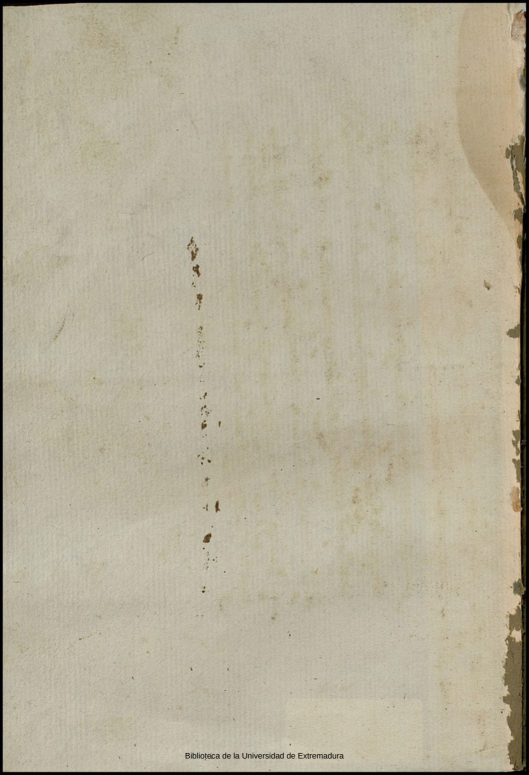
I- 1308

10,000 (5) 7=123 adite

5000PFPNi



Biblioteca de la Universidad de Extremadura



## SEGVNDA PARTE

# DE LOS DISCVRSOS

DE LA PACIENCIA

CHRISTIANA.

MPVESTOS POR EL PADRE Maestro Fray Hernando de çarate, de la orden de San Augustin, en la Prouiñcia de la Andaluzia.

Ma en esta tercera impression corregido y emedado, y añadido yn Elenco muy curioso para todos los Euangelios, assi de tempore, como de Sanctis.



## EN VALENCIA;



En casa de Pedro Patricio Mey, junto a S. Martin.
M. D C 11.

A costa de Balthasar Simon mercader de libros.

SECTION PARTE SOLL

# LIBRO QVINTO,

ercoroge of

### DELOSEXEMPLOSDE

Paciencia que Dios nos dexo para mouernos a tenella.

#### PROLOGO.

el rielo, donde la fuerca de soda



RANDE fuerça conocieron los antigos para mouer los animos de los quad elohombres, en la eloquencia: de donde sa lieron muchas pinturas della, como la de Hercules, que traya tras si mucha ditione

gente atrayllada con cadenas subtilissimas que de la len liber cum gua le salian: de donde vuo quien pensasse que las fuer- Claudii. ças suyas, por quien es en el mundo tan famoso, no fueron corporales, sino las de su eloquecia: y que los trabajos que del se escriuen en las historias, tienen sola la significació de lo que mediante esta peleaua. De aqui nacio la fabula de Orpheo, que mouia con su musica las piedras, significa do la eloquencia, que quanto quiera fuessen duros, mouia con su fuerça a los coraçones: la qual por esta razon llamo Euripides, reyna, y otro Philosopho la llamo flexa- Euripides mina, por la fuerça que tiene de doblar los animos, como Val.Mali. quenta V alerio Maximo, De aqui salio tambien aquel

Vide Alcia tum embl.

quentia est fortitudi-

ne præftan tior in ad-

prope fine

Cedant arma toga. Que Quintiliano cita, y Salustio, que quiere dezir: Reco- uectiva im

medio verso de Ciceron.

Quing lib. fI.C.I. Salluft.in-Cicerone.

nozca la fuerça de las armas a la eloquencia: como quie por experiencia sabiala fuerça del bien dezir, porque lo que ningun genero de armas suele poder con los hombres, lo puede y acaba con facilidad vna concertada y eloquen te oracion. Esta verdad es mas cierta y conocida en la doctrina del cielo, donde la fuerça de toda la eloquencia humana es como ninguna, comparada con la que configo

Mebr.4. Visus eft & efficax. Augusti. prolog. in Pfal. Efail

Vide Pintum ibi. Pfal. 57. Obturatis! aures fuas, quia no au dit vocem incantan gium.

Oicerons

trae la palabra de Dios: como san Pablo dize a los Hefermo Dei breos. Por esta razon llama S. Augustin a los Psalmos de Dauid, encantaciones: Y aun Esaias llama al predicador de la palabra de Dios, encantador, quando dize: que alçara Dios todos los adiuinos de su pueblo, que en Hebreo dize, encantadores, entendiedo que en castigo les quitara los predicadores : Y aun Dauid quando es mucha la dureza de los oyentes, porque nadie la eche a flaqueza de la palabra que se predica, dize, que los tales son seme jantes a las serpientes, que se tapan las orejas para no oyr la boz del encantador.

Hasta aqui se ha lleuado por sola doctrina y razones el discurso deste libro: pero aunque sea tanta la fuerça della como esta dicho, mayormente siendo doctrina sagra da, que de ninguna fuerça criada puede ser vencida: mas porque generalmete la flaqueza de los hombres suele mouerse mas con los exemplos de otros hombres (en que descubre mas su animal naturaleza, en que comunica co los brutos, que con exemplo de otros sus semejantes suelen co mas facilidad mouerfe a aquello a que su dueño les enan inform camina, de donde viene a ser tantas vezes, y con tanto

enca-

encarecimiento encomendado a los predicadores el exem plo de la buena vida, de suerte q el oyente vea lo que oye, puesto por la obra: porque como el Poeta dize. Mantal Horatius in artepoœ

Segnius irritant animos dimissa per aures, tica.

I.

Quam qua sunt oculis subiecta fidelibus. Que quiere dezir, que lo que se aprede por los oydos, mas de espacio y conmenos fuerça mueue los animos, que lo q por los ojos se vee puesto por obra: L'esta es de tanta fuerça,q aun oyda,o leyda en las historias, mueue dulcemente al oyente a seguir aquel camino: como a todos enseña la experiencia, y mucho mas, que quado aquella virtud afsi obrada, se enseña por razones y doctrina: por donde se encomienda mucho esta manera de enseñar a los predicadores of sologonly coisebed sold of al al al nupis

Porestarazon pretendiendo yo en este libro, como fin principal, mouer a la virtud de la paciencia al lector afli gido, me parecio que fuera gran falta contentarnos con la doctrina de los libros paffados, oluidando lo que para este fin tiene la mayor fuerça, q fon los exeplos, con q pomendo los ojos, en ellos tegamos sufrimiento en nuestras aduersidades : especialmente los que para este fin escogio Dios, y con este mesmo nos encomendo: los quales seran aqui pocos, y todos de las sagradas letras, dexando a la diligencia del lector otros muchos, q en las historias, asi fagradas como profanas, podra hallar a este proposito. Fue significado el prouecho que los exeplos hazen en todos: especialmente para el aliuio y consuelo de los trabajos, en la diligencia que Abdemelech bizo, quindo por

Ierem. 28. mandado del Rey saco al profeta Ieremias del lago, que le puso en la soga vnos trapos viejos, para que saliesse sin lastimarfe las manos, y con mas aliu10: y los trapos era de vestidos viejos del palacio del Rey,para fignificarnos el grande alinio que el afligido recibe, teniendofe a los exeplos de los fantos, para falir presto, descansadamete y copronecho, del trabajo en q esta Deste pronecho y esfuerco gozara el que atentamente leyere los que aqui fe pondran, que son primero generalmente, de todos los santos y amigos de Dios: I ras esta generalidad, los trabajos y pa ciencia del santo lob: tras el, los de Tobias: luego los del Patriarcha lefeph y luego los martyres y apostoles : tras estos, la paciencia y trabajos de Lazaro mendigo, y luego les que la Madre de Dios padecio: y luego, los que su fanusmo Hijo:y al fin, la paciencia que Diostiene sufriendo y esperando los pecadores. En los quales exemplos mi rando con atencion quien fon los que padecen, la pocanecessidad que casi todos tenian de padecer:el fin pora padecieron la granedad de los trabajos. Son estas cosas de tanta fuerça en vn coraçon bien considerado, que cau-Saran no solo paciencia en sus trabajos, pero verguença y confusion, de ver con quata impaciecialos llena y defseo para adelante de mayores peleas, por pareces se en al-20, con el que dellos menos padecio. I para que je tenga atencion al is circunftancias dichas, pues fun de tanta importancia se le yran acordando al lector en cada difcurso diste libro, antes en esso seba de emplear lo mas principal de su argumento.

# DISCURSO PRIMERO, DEL

The Beat with the Beat Recent Like the

exemplo que para nuestra Paciencia tenemos, en la que en sus muchos trabajos tuuo cada vno de los Santos y amigos de Dios en esta vida.



VNQVE arriba queda copiosaméte dicho, que los trabajos fon en esta vida ge- Lib.2.c.I. nerales, y tanto que a ningun estado, sexo, ni edad, perdonan: Pero mas ciertos y mas graues, y a vezes(fin la especial gracia de Dios con que se lleuan ) mas intolerables fon los que caben a los buenos y amigos

de Dios : demanera, que los demas comparados con ellos, apenas merecen nombre de trabajos: lo qual nos quedo a los Christianos en las historias, y en las doctrinas y platicas que hasta nuestros tiempos han venido de mano en mano, para nuestro esfuerço y consuelo, el qual los passados no tunieron, o tanto menos, quanto mas se acercauan a los principios del padecer, y con esto consuela a los de su tiempo el Apostol S. Pedro, Amigos no os marauilleys ni alboroteys en los traba- 1. Petr. 4. jos y tribulaciones que os viene a priessa, ni los eltraneys co- Charifsimo cosa nuena, o nunca oyda, pues desde que ay amigos de mi, nolite Dios se platican y se padecen : Lo que aueys de hazer es en- peregrinatrar a la parte con los demas Santos, y con Iesu Christo en sus passiones, para que tambien lo entreys en su gloria. Los demas Apoltoles assi consuelan a los Christianos, como Sant Pablo que escriniendo a los de Macedonia les dize, que se parecen a los Christianos de la Iglesia de Iudea, en que han padecido de sus ciudadanos, las afficiones que ellos de sus Iudios, en que alaba a los que en la vna y en la otra parte padecian, anunciandoles el desastrado fin de los que hazian la persecucion, que era la condenacion eterna. El bienauenturado Apostol Santiago dize en su Canonica, Tomad hermanos en Iacob s. vuestros trabajos exemplo en la paciencia con que los Prophetas:padecieron los fuyos, que hablaua en nombre del Se- audikis. nor, aduertid que predicamos por dichosos y bienauentura- &c, dos a los que sufrier on. Ya aucys oydo la Paciencia de Iob,

Matth.s. Sic enim perfecuti funt Prophetas qui fuerut ante vos.

y el fin que Dios die a sus trabajos, en que se mostro tan misericordioso. Con esta mesma razon sueron ellos esforçados y confolados del mesmo Señor y maestro suyo: quando les dixo al cerrar de las bienauenturanças. Bienauenturados foys quando los hombres os aborrecieren, persiguieren y dixeren mal de vofotros:gozaos y alegraos, que el premio y galardon de vuestra paciencia, sera colmada en los cielos, porque assi perfiguieron a los Prophetas, que fueron primero que vosotros. Y es gran ocasion de paciencia; no tanto el tener por compañeros a los buenos en el trabajo ( que elfo entre los fieruos de Dios antes es desconsuelo, porque su charidad antes se duele del mal de los otros ) quanto por pensar que este es el camino por donde lleua Dios a los suyos para su gloria.

2.

Gen. 4.

Gen. 10.

Pour A.

Gen. 21.

dol miss

Esta es la puerta angosta y el camino estrecho y aspero por donde conuiene entrar y procurallo y porfiallo:es gran confuelo verse vn hombre dentro en el, en compania de los pocos que ha fido dichofos en hallarle, que aunque lo fon en refpeto de los que no dan con el, pero muchos fon en numero: por que si discurrimos por los buenos que han sido desde el principio del mundo, hallaremos que ninguno ha escapado de grandes afficiones y tribulaciones desde Abel, muerto por embidia de su proprio hermano: Noe, Abraha, Isaac, Iacob, que de trabajos, que de destierros, que de peregrinaciones. Abraham fue desterrado de su tierra y parientes: quanta hãbre padecio en tierra agena como vn hombre sin casa, anduno de Caldea a Mesopotamia, de Mesopotamia, a Palestina, de Palestina a Egypto: que de sobresaltos y peligros padecio, por causa de la muger, con aquellos Barbaros que de guerras, para redemir la captiuidad de sus parietes? Pues aquel Tartago que recibio quando le fue mandado facrificar fu hijo la lumbre de sus ojos, y en cuya cabeça estanan puestas las esperanças de toda quanta honra y felicidad Dios le auia prometido. Este le mandan salir a matar con tantas circunstancias, que cada vna traspassaua el coraçon del santo viejo.

Pues si miramos a los demas Patriarchas, el mesmo Isaac que en tanto aprieto se vio en el sacrificio, quantas pesadumbres y vexaciones padecio de sus conuezinos y comarcanos, tanto, que tambien fue como su padre despojado de su muger: Pues que padecio Iacob criado en cafa de su padre? No acabariamos de dezir sus trabajos, destierros, persecuciones.

trampas.

erampas de su suegro, en trocalle la muger : y diez vezes mudarle los falarios. Todo lo dize el mesmo en una palabra. Mis dias pocos y acosados y trabajados, y no llegaron a los dias demis padres. No oluidandose (por ver a su hijo que reniavi por muerto, y fentado en trono fegundo despues del Rey) de las calamidades de su vida, por ser tantas y tan grandes, de q tenia va hechos callos. Que diremos de Dauid, de quien leemos tantas tragedias, tanta guerra, tanta perfecució de Saul, de sirbijo, tantos baldones de un vil vassallo? Pues Esavas afferrado, Ieremias maldize su dia, por los males que auia padecido en la vida que del començo. Moyfes que padecio con Hiere. 20. aquel pueblo, pues pide a Dios que le saque desta vida? Helias despues de tantos milagros, pide a Dios lo mismo. Pues que dire de los amigos q Dios tuvo tatos años en la captividad? que padecio Daniel ? los moços del horno ? Pues Tobias, el fanto Iob, fant Iuan Baptista, los Apostoles, martyres, confessores, Ermitanos, Virgines, y biudas? la madre de Dios, y su bendito hijo? No ay santo ninguno que si su historia se cotasse, no fuesse vn monton de trabajos y martyrios. Esta es la multitud que vio fant Iuan en el Apocalypfi de rodos los pue Apoc. 7bios, lenguas y naciones, que estauan delante del trono del Cordero, vestidos de vestiduras blancas:y palmas en sus manos, señal de victoria: y le fue dicho a sant Iuan, q todos auia venido de gran tribulacion. Entre los quales ania de todos estados, y no solos martyres, porque cada santo enel suyo tuno que vencer grandes dificultades, y grades fieras que le fa-Fian al camino del cielo, para hazerfele dexar, y echar por otra parte, vnos peleauan co la auaricia, otros con la ambició, otros co su carne, y todos con los trabajos q Dios les embiaua:y por esso dize, q todos venia de la gran tribulació. Y porq nadie se engañe, pensando q muchos santos se deuen de yr en paz sin auer padecido trabajos en esta vida, por auer al princi pio dexado el mundo con facilidad, y despues auerse criado con quietud en la vida cotemplatina fin peleas ni encuerros, y assi se passaron a la otra: entienda que para estos tiene Dios vn genero de trabajos inuifible, pero de los mas trabajosos, y tanto mas intolerables, quanto menos se dexan entender, sino de quien los padece, que ningun genero ay para ellos de martyrio que tan aspero y riguroso les parezca. Les solob bais Para entender bien este tormento, es necessavio aduertir,

LECECTA. Gen. 47.

3. Reg. 19.

Lucz.14.

que la vida ordinaria de los que viuen en foledad del mundo es suauissima por la ordinaria y continua conuersacion interior que con su amado tienen, y por esso le da el Señor nombre de cena:como a la gloria de los bienauenturados:por ser vn crastado y principio della: y la gloria se llama assi, porque no ay cosa en la tierra en que mas se represente vna alegria con limpieza y honestidad, como en vna cena,o cóbite:y por esta mesma razon se llama cena esta vida, y el rato que el esposo particularmente esta en el alma. El lo dize. Yo estoy a la puerta llamando si alguna alma me abriere entrare y cenare con ella, y ella comigo. Lo qual dize por el contento que el tambien recibe, y porque trae consigo la cena, que son los regalos de que el alma fe ceuz con aquella ineftimable dulçura:

Pfal. 30.

Apoc. 3.

Actor. 9.

Matth. 11.

bor vos.

Hester. 1. Assuero señor de ciento y veynte y siete Prouincias hizo vn

la qual estimana Danid quando dezia: Quan grande es la muchedumbre de tu dulçura Senor, la qual escondiste para los que temen: y fant Lucas cuenta que andauan en aquellos tiépos primeros de la Iglesia los Christianos llenos de consolacion del Espiritusanto. Y q se puede pesar menos de vn combite donde el mesmo Señor de la consolacion haze el plato y la costa? Venid a mitodos los que viuis trabajados y cargados de penas y afliciones, que yo os regalare:yo(dize) mefino os regalare, fin encomendallo a otras manos que a las mias: que paraque reparassemos en aquel, yo, le repite por vn Propheta, diziendo, Yo, yo mesmo os consolare. Paraque por ay Ego ego ip entendamos los quilates y dulcura deste consuelo y alefe consola gria: A si como quando de la Magestad del que haze vna cosa entendemos la grandeza y primor della, como quando dizen de vna imagen de la madre de Dios que la pinto fant Lucas, o fant Gabriel : quando se dize en la Escriptura que el Rey

> combite, que Alexandro hizo vna merced a vn priuado fuyo: Assi quando oygo q el hijo de Dios, amigo de la salud y consuelo de los hombres, haze vna cena, o consuela y recrea vn alma y la regala, no puede el entendimiento alcançar la grandeza deste regalo. Y assi bien se dize que quando este se goza, no ay fentir penas ni trabajos del mundo por grandes que fean o parezcan, como parece en los martyres, y en los Ermitaños y en todos los fantos. De aqui se entiende la granedad de los trabajos de los sieruos de Dios, quando el Señor por secretos juyzios suyos para gloria suya, y prouecho del

> > alma

alma (como en fu lugar fe dira ) alça la mefa desta cena, y efconde fu roftro y fu dulçura s porque como ellos han renunciado los plazeres del mundo, por hazerse habiles para gozar de los del cielo: (Pues dize et que deftos fabia mucho, el gloriofo fant Bernardo, que la dimna confolacion es delicada, y Bernard, que no se da a los que buscan o quieren o tienen otra ) no los conocen ya, ni los estiman ni quieren como sino viuiessen en el mundo : tanto que aun la memoria dellos tienen por afficion. Quando por algun tiempo segun su voluntad, trgun la prouidencia que de lus prinados tiene, les esconde aqueilas sabrolisimas gotas de su gloria, vienen a quedar fin el vn contento y fin ei etro. Pues dime qual quedara aquella alma fin hallar ninguno do quiera que se buelua? Pues los del mun do no los precia ni quiere ; antes los tiene aborrecidos y por tormentos: y quando no, no puede ya facilmente tornar a ellos? Dezia Moyses a aquel pueblo, hablando de la tierra de promission : La tierra que vas a posser no es de regadio, fino montuola, que ha de aguardar el agua del cielo ino es con o la tierra de Egypto de donde vienes, que son vnas vegas frescas, que en echando en ella la semilla, le suel an vna acequia de agua hartandola de ella a su voluntad, y del que la siembra: pero ella es montuosa, donde no pueden subir las aguas para regalla, y assi esta atenida a solo la que lineue del cielo. Hablana en figura de lo que vamos hablando, que los contentos del sieruo de Dios, se han de esperar del cielo para refrescar el alma: no fon como los del mundano, que tiene los suyos a suvoluntad, que la hora que quiere rjugar, no faltan jugadores con quien; quando murmurar, ay mil aurmuradores, que diran poyran de lo que el quistere : quando quiere tratar de sensualidad, no le faltan muge-Salui me res perdidas y deshonestas, y dineros para todo, y assi de imob all todo lo demas de que quiera sacar su contento vano. Pero el sierno de Dios ha de esperar el consuelo y regalo del ciclo, y este vendra a los tiempos que quifiere quien le ha de embiar. Pues dime quando faltare elta liunia, qual quedara el coraçon de quien dize fant Gregorio, que es impossible que passe sin delevre y contento, ora ses del cielo, ora de la rierra, porque esso es su suitento: Por lo qual dixo la fagrada Eferiptura. Yo la lleuare a la toledad y la hablare all coraçon. Quiere dezir ; cosas dulces y de con-CIS

Villitati hoffin custod Mare domi House he !! leas me,

Deut.ir.

aurenterius squesiace. Gregorius. Effe fire delectatione animus non poteff, nam aut in infimis aut in fammis delectatur.

tento:

Bernard. Visitatio meum. bo Deus meus ne fi leas me, &c. Bernardus

Deut . II.

tento : porque nunca el coraçon gusta de oyr otras ni tratar de ellas. Pues que hara el alma como binda y huerfana con tanta necessidad ? Que perplexidad sera esta tan trabajosa? mayormente que luego nace de ella el temor de verfe fin confuelo del cielo para adelate, que fuele fer la guarda del alma: fegun aquello del Santo Iob. Y tu visitacion guardo a mi anitua cuftodi ma. El qual trabajo fuele fer mas graue a los mas buenos, por uit spiritu estar mas vsados a esta cosolacion, y mas lexos de boluer a la terrena. De los quales era el Rey Dauid, que tenia apercebi-Pfalm. 27. do a Dios, rogandole, que no le escondiesse su respuesta en la ne claine oracion: diziendo: Señor quando te llamare y te hablare, no calles, porque fera hazer que me cuenten con los muertos. Destos era S. Bernardo, el qual sobre aquellas palabras, Modicum, & non videbitis, dize: O poquito, poquito: o poquito mu cho. Señor piadoso, poquito llamas a lo que estamos sin verte? Hablando con perdon de mi Señor, que lo dize, mucho es, y mas que mucho. Pero todo es verdad, que es poco y mucho, poco para lo que merecemos, y mucho, para lo que defseamos: porque lo que es poco, quanto a los meritos, es mucho para la fed del alma que deffea: la qual toda la prieffa, por mucha q sea la de su esposostiene por tardança: porque al alma que ama, los desseos la lleuan, y los ojos que tiene cerrados a la Magestad, tiene abiertos a la dulgura. Hasta aqui son palabras de sant Bernardo. Pues aunque el malo no ascança quan gran trabajo sea este, por tener poco amor a Dios, y por tener sus contentos en el mundo, el sieruo de Dios le tiene por intolerable. En figura, o como cabeça de los buenos aftir gidos con semejante desamparo habla el Redemptor en va Pfalm. 69. Pfalmo, dipiendo en aquel terrible apriero y defamparo que Salui me por nuestros preados tutio en la cruz, Saluame Señor, focorfac domi-teme, que las aguas de los trabajos me han penetrado en demanda de mi alma : acollado estoy en el profundo de las asiciones, y no hallo pie: llegado he a lo hondo del mar, y veome anegado de vna gran tempestad de angustias : cansado eftoy Senoride llamarte hasta enronquecer este pecho ; y mis ojos estan slacos y debilitados en esperar del cielo el fauor de mi Dios. Y luego cuenta fus trabajos por menudo! Pero de lo que haze cabeça en su oracion, es del no hallar a Dios en ellos por confuelo: lo qual fue fignificado en el fueño que el mesino Señor lleuaua en la nauezilla, quando padecian fus

ne, quonia intrauerűt aquæ,&c. Gregorius. Effe fire -orangel-

ne animus non porest, # 10 x 10 ft अवस्थान नेता eimmel ni

sus discipulos aquella tempestad grande que sant Mathe.

quenta.

verecidos, enclossos los del richno ac Chi Pues si assi es q a todos sus amigos pone el Senor en grande estrecho y apretura d trabajos y afficiones, y mas a los mas prinados suyos, porque no lleuaremos con buen animo los po cos y moderados que padecemos, repartidos con tanta sabiduria y por nuestro bien, de su fanctissima mano, auiendolos ellos sufridos con tanta paciencia y amor, y hecho dellos vna escala firme por donde subieron a la gloria q agora posseen? Por cierto confusion es del que se precia de Christiano y fiel amigo de Iesu Christo y de sus sieruos y amigos, dexarlos pa decer a folas, y querer, sin parecerles en ningun genero de pelea, y ser su compañero y venir a la parte en el premio de la victoria. Esta consideracion daua congoxa a muchos santos, y della salia lo que dize sant Ipan Chrysostomo sobre aquellas Chrysost; palabras de sant Pablo a los Hebreos (donde nombra los san tos antiguos y lo que padecieron, y el valor que tunieron en sus trabajos y afliciones y muertes.) Dize el bienauenturado fanto, que cada vez que se pone a pensar la virtud y los trabajos de los santos, se le representa vn pensamiento de desesperacion, viedo que fiquiera por sueños, no vemos en nosotros aquella virtud de vnos hombres que padecian, y no por sus pe cados, antes siempre era santa su vida, y siempre afligida. Don de el mesmo santo nota, que despues de los Apostoles, torna fant Pablo a Helias, quiça por q era mas conocido de los Hebreos a quien eferiuia, y co razon encarece sus trabajos, pues todo el mundo fe admiraua del, y ania sido sauorecido en no morir. De todos dize que andauan sin vestido, con pieles de cabras, y de otros animales, que de puro perseguidos no tenian casa donde meterse, parecidos al Redemptor, que no te nia donde recogerse, ni reclinar su cabeça, cosa qui a las aues falta,nia las zorras,y lo que es mas, ni aun parar los dexauan en vna tierra, ni aun en los montes y desiertos los dexaua: que por esso no dize que reposauan,o sossegauan en la soledad, an tes de alli los auentauan, y los hazian andar huyendo, no solo de lo poblado, fino de lo inhabitable. Y a los Christianos acusanlos y persiguenlos por Christo, pero a Helias, q culpa le cargauan ? Pues no es mucho, dize fant Iuan Chryfoitomo, que a vosotros, teniendo alguna ocasion, os hagan huyr y pelear con la hambre: y aun ay otra differencia, q ellos en aquel tiempo,

dolal

Hiere II

**表示可包括** 

tiempo, no recibian luego el galardon, esperando a los mas fa norecidos, que somos los del tiempo de Christo. Y concluye fant Iuan Chryfostomo con fant Pablo. Assi que teniedo tãta nune de martyres y testigos, (llamalos nune, porque la con sideracion de sus trabajos refrigeran a los que agora padecemos, como nuue que se pone delante, y tiempla el demasiado calor del foi) dexando toda carga de pensamientos, cuydados y congoxas, que nacen del proprio amor de nuestra carne, cor ramos a la pelea que nos ofrece Dios, poniedo los ojos en el autor de la Fe y fin della, que es Iesu Christo: el qual no auien do hecho porque, y pudiendo escoger vida contenta y sin tra bajos, sufrio la cruz, no haziendo caso de la afreta, que era en tonces morir en ella. Pues si el sin pecado y sin necessidad, sufrio tan penosa y afrentosa muerte, y los santos antes y despues del, poniendo los ojos en su passion, padecieron tanto, sin merecerlo como nosotros: que mucho que nosotros padez camos? Porcierto no digo yo paciencia, fino gra confusió ania de causar en nosotros esta tan tierna consideració, pues queremos sus coronas, rehusando padecer sus peleas, coparados con los niños y mugeres que estan en los teatros, como dize el mesmo santo, q eltan dando palmadas y gritos quando vno pelea bien, sin baxar ellos a pelear. Con que verguença al fin Quod siex- del dia pedirian la corona los que solo se contetaron co estar mirando? Lo qual por otras palabras dize fant Pablo, Si andays fuera de la diciplina de Dios, que es la vida trabajofa, de la qual todos la padecen sin escapar ninguno de los hijos, claro esta que no lo soys, sino adulterinos. Que es dezir mas claro, Todos los hijos d Dios passan por afficiones y trabajos; pues si salis de la lista de los trabajados, claro esta que salis de la de los hijos legitimos, y foys adulterinos: pues con que derecho pedis la heredad como si fuerades hijos? Assi que este es el camino derecho por donde Dios llena a sus amigos, y por tanto mas graues trabajos, quato mas amigos. Y co quan ta paciencia los ayan sufrido, y quanto mayores eran los dolo res de lo que el mundo piensa, el mismo sant Iuan Chrysostomo lo faca de aquellas palabras que el fanto Iob dixo en medio de su aflicion, maldiziendo el dia en que nacio. Lo mismo hazia (quanto al mostrar su dolor) Hieremias, quexandose de su madre que le auia engendrado. Lo mesmo Moyses, desseando y pidiendo a Dios la muerte. Lo mesmo Abacuc, mostran-

Hebr. 9. tra discipu lũ estis cuius participes.

Chryf. ho. 4. in lob to. I.

Hiere, 15. Num. II. Abacuc.I.

do cl

do el sentimiento de los trabajos en que Dios le auia puesto. Y todo esto (dize este fanto) esta escrito, para que veays por quantas tribulaciones, y quan graues passaró estos amigos de Dios, y para que los imiteys en sufrirlos, no en significarlos, que los que han de fer exemplo y dechado de lo q has de imitar, son los que despues de la ley de gracia, que son los Apo- Apostoles. stoles, que no mostranan en sus trabajos dolor, sino alegria, quando yuan con ella delante de los juezes y tiranos, porque eran dignos de padecer por el nombre de Iesu. Assi que vnos firue de auergonçar nuestro sentimiento de cosas pocas, otros de enseñarnos alegria en el padecer pocas o muchas.

### DISCVRSO SEGVNDO DE LOS

trabajos del santo Iob, y de la paciencia con que los sufrio.



Vando los oradores tienen entre manos algun argumento q tratar de grande excelencia, eminente sobre los que ordinariamente se les ofrece, suelen, por mas eloqué tes que sean, mostrarse cortos y atajados, considerando las ventajas que a su talento haze la grandeza de la materia: y esto esta

puelto en razo, porque como aquel gran Philosopho Seneca, Seneca, dize, El alabar cortamente vna cosa, es vn cortes genero de vi tuperio. Y assi no solo no sale el que pretende alabarle con su intento, pero aun dexala agrauiada co su cortedad, y con sospecha que no se lenanta su valor, sobre lo que della se ha tratado. A ssi acaece a los predicadores del Euangelio, quando se ofrece tratar del mysterio de la Encarnacion del hijo de Dios,o de su passió, o de la santissima Trinidad, o del vitimo dia del mundo, quando fera el juyzio de todo el, o del fantissimo Sacramento donde la materia requiere grandes cosas, y el auditorio las espera. De donde nace, que en semejantes ser Hier. Ad mones pocas vezes quedan vnos ni otros satisfechos. De do- Hediodode vino a dezir sant Hieronymo, consolando a Heliodoro de ru epitaph. la muerte de Nepociano: Los ingenios cortos no pueden sufrir materias de mucha grandeza, porque en medio de la fuer terias inge ça que ponen alli, suelen arrodillar, quando acometen cosa so nia parua bre fus

Nepotia.

non fusti

bre sus suerças:y quanto mayor es lo que se ha de dezir, tanto mas desfallece el q no puede con palabras explicar la gradeza del negocio. Esto dize sant Hieronymo de su ingenio, pa ra folo hablar de vn buen Sacerdote. Quado el mio fuera tal, o vo fuera de los mas eloquentes Oradores, tuniera temor en esta ocasion, por hallarme a la puerta de vna de las mas dificultosas materias por su grandeza y excelencia, que es de los trabajos y paciencia del fanto Iob, de que no falta quie dize, que despues de sola la de Iesu Christo, no ha anido, alomenos no se ha escrito otra que se le pueda ygualar: aunque en esto no puedo dexar de exceptar tambien a la madre de Dios, assi por el largo tiempo que padecio, que fue casi toda su vida, co mo por la calidad y circunstancias de lo que padecio en ella, como en su lugar se dira. Sacado esto, es el santo Iob con sus trabajos, vno de los grandes portentos que el mundo ha tenido. De suerre, que en todas las lenguas y naciones, donde este gran varon es conocido, ha quedado en refra y manera de ha blar con encarecimiento, la paciencia de Iob, y por excelécia se llama vn Iob el bien sufrido. De aqui es, que el bienauenturado sant Iuan Chrysostomo, con ser llamado por su grande eloquécia, boca de oro (que esso suena en lengua Griega, Chry fostomo) no se contenta, quando de proposito comiença a ha blar deste santo, con tan rica boca como tenia, antes pide a Dios vna lengua de Euagelista para hablar de vn Angel, qual dize que es este santo varon: porque dize que sus hazanas exceden a todo humano entendimiento y sabiduria, y su victoria, toda humana corona por grade y autorizada que sea: assi que lengua pide de Euangelista, para que, como el dize, tocan do si quiera con las puntas de los dedos vn vaso de dinino liquor, se perfume toda la vglesia con la fragancia deste dinino balsamo: porque es de tâta suanidad, que solo el tocarle y mo uerle, por poco que sea, es bastante para consolar con el todo el mundo. Esta es la causa porq ponemos a este santo al principio de los exemplos, por la gran fuerça que el suyo tiene, pa ra que cada vno tenga paciencia en sus trabajos pequeños, q tales le parecerian, puestos a vista de los suyos. De aqui coligira cada vno mi atrenimiento en querer emprender cofa sobre mis fuerças, pero la disculpa del, es el auer de ser tratada sucintaméte, como vn breue discurso lo requiere, aunque esto no carece de su dificultad, que no lo es pequeña, ni menor el recoger-

Hom, r. de Iob. recoger las materias tan copiosas como esta, que el dilatar

las cortas.

El bienauenturado sant Chrysostomo dize deste excelente Chrysosto varon, que sue martyr, y aun mas que algunos martyres: porq sob to ou aunque no padecio carceles, ni mazmorras, ni sue tray do y sie & superepi uado delante del tirano, ni vio cabe si al verdugo, ni padecio sto. ad Cor. acores, ni escorpiones: pero mas duras cosas padecio que algu. 2, vo. 2. nos dellos: lo qual se ha de entender auer sido mas q algunos martyres, no en dignidad y excelencia, pues como fant Augu stin dize, no haze la pena al martyr, sino la causa della, que es el morir por la confession de la Fe: pero entiendese quanto à la grandeza de las penas, en la duració, y del sufrimiento y pa ciencia en ellas, en q a muchos de los martyres excedio. Y con esta glosa y salua se pueden anadir aqui otros dos encareci- Ibide sio. mientos, que alli y en otra parte pone el mesmo diziendo, que insuper epi fue mas que muchos martyres juntos, y en otra, q mas que in- Cor. ho. 25. finitos: porque no vuo cosa en que no padeciesse, y en todas ju ad populu tas padecio, hazienda, possessiones, ganados, hijos, en su pro- pulo post prio cuerpo, en muger, amigos, enemigos, criados, que como pria. el mesmo dize, le escupia: padecio en hambre, sueño, dolores, & 31. hedor intolerable, tentaciones de impaciencia de sus amigos, y en otras muchas cosas, y esto antes de la ley de gracia, y aú de la de Moyses: y estos trabajos sufridos muchos meses, todos rigurofos y en su punto, y todos juntos, con ser cada vno por si intolerable. Por esto dize, que sue mas que muchos mar tyres juntos, en los quales estauan estos trabajos repartidos. Job. ho. 5. El segundo encarecimiento es grande, porque pide licecia pa to.1. & ho. ra dezirle, y es, que sino es mas que Apostol, q no es menos: 3. in Matlo qual en sentido ya dicho del padecer, es mucha verdad, ma- thæum. vormente, que a este santo varon, no le tenia Dios preuenido como a los Apostoles, de quien dixo el Señor a S. Pedro: Simo Luc. 22. mira que Satanas os tiene pedidos para çarandaros como a trigo, por esso estad fuertes, que yo he rogado por ti, porque no faltes en la Fe, y entonces podras confirmar en ella a tus hermanos:y otros auisos y preueciones como esta. Pero a este santo nunca tal le dixo. De dode nacian aquellas platicas y ar gumentos con Dios, que en el discurso de su libro estan escritas: y la causa desto da S. Iuan Chrysostomo, porque los Apo stoles auian de predicar el Euangelio y padecer mucho, y aŭque no les faltaua prouisió de essuerço para que padeciessen, fin se

Gregor. SuperLuc. ho. 33, fin se lo auer aduertido, pero auianles de suceder otros muchos ministros en el oficio, y no todos son Pedro y Paulo. Pero en Iob quiso Dios mostrar una extremada virtud de pacis cia, la qual resplandece mas, no estando preuenidos có el auiso: pues dize sant Gregorio, que menos se sienten los golpes y heridas preuenidas: y el refra Castellano, Ser el hombre aper cebido, medio combatido.

3.

Viniendo pues a lo que deste santo varó se ha de hablar, pa ra facar el fruto que pretendemos, con la fumma breuedad fe diran dos cosas. La primera, sus trabajos. La segunda, su pacié cia y sufrimiento en ellos. Lo primero es forçoso hazerse de corrida, porque para poco mas q esto, seria necessario, no vn libro, fino muchos, si se huuiessen de contar y encarecer, aun con moderacion sus trabajos, porq el menor dellos sue la per dida de la hazienda, q fuele en otros fer tan graue, que padecen de mejor gana detrimento en la persona: y muchas vezes della se sigue no poca en el juyzio y en la salud: y no pocas se pone a riesgo la vida por ganarla, y mucho mas por no perderla: pero esta bien encarecida su pena en el orden có que el demonio quiso que lo fuesse sabiendo, aunque sue todo tan ju to, y los menfajeros venian tan amenudo : pero quifo que fupiesse primero la perdida de la hazienda y del ganado. Lo pri mero, por la razó general de su escaseza y astucia, que pruena a tentar con las mas liuianas ocasiones, porque goze el tentado menos, y peque mas, y assi fino por vna tentació por otras le derribasse, como sant Augustin dize, que por esta razon dan muchos tormentos al delinquente, porque no los podra sufrir todos, si vno no, otro, y assi confessara. Assi a Iob el demonio, començando del menor para que a este no le faltasse su dolor, porque si primero matara los hijos para quien la hazieda era, poca pena le diera auerla despues perdido: y aun con esto si fuera hombre criado con pobreza en casa de sus padres o enla suya, no la sintiera tanto quando vino, ni la hambre quado la tuuo:a la qual aunque naturalmente con poco sustento se remedia, le sobreuino otra calamidad de perder el comer de pu ro hedor grande que de sus carnes salia. Tras desto vno de los mensajeros le dixo, que fuego del cielo auia baxado y le auia abrasado los ganados, lo qual ordeno el demonio, para quitarle, si pudiera, el refugio que tenia para su paciencia, en acu dir a Dios, y hazerle blasfemar del mesmo Dios, viendole su contra-

Lib. qq. vtriusque test. mixt. na.c.i8. contrario, y que como tal le hazia sin culpa suya guerra extra ordinaria y visible desde el cielo. Son son al muse lo champ

Pero quando llego la nuena de los hijos, fue la mas cruel faeta que llego a su coraçon, por auer perdido hijos tantos y tan virtuosos: que porque sabia que aujendo dos hermanos vn tiempo folos en el mundo en tiempo de Abel, auía crecido la embidia, hasta que el vao matò al otro, andaua el ofrecien do sacrificios ( que eran como agora las missas) rogando a Dios los conseruasse en paz y en virtud. Y porque por la poca comunicacion no se engendrase entre ellos algun rancorcillo, o desamor, o mal pensamiento con que Dios se ofendiesse, los hazia comer juntos cada dia, porque el amor fraternal con esto se conseruase: Y vienele la nueua que todos juntos murieron de repente, y en vna casa, que solia ser posada y hospital abierto de todos los pobres y peregrinos. Porque si cada vno por si muriera en su cama, y de su enfermedad, aunque fuera grande y prolixo dolor, pero fuera tolerable y repartido, porque la enfermedad començara en vn dolor manso, y fuera con el creciendo el de su padre, y viera le morir, cerrarale los ojos, passara su tristeza y lagrimas, quedando los demas para su consuelo, y assi suera del segundo. Pero todos juntos y en un punto, fue cosa que haze aqui perder al bienauenturado sant Iuan Chrysostomo los estri- Ibiden. bos: el qual dize, que tiene verguença, y turbacion de conciencia, de verle aqui tan fuerte a este santo varon. Pero no me espanto, especialmente considerado el passo como el lo considera: porque el perder los hijos, como quiera, es gran dolor : y el ofrecer Abraham el fuyol tan liberalmente y de buena gana, fue hecho heroyco y excelente, y digno de la fama y loa que en la sagrada Escritura por el alcancò y tiene, pero nunca le vio muerto, aunque se vio determinado, y manos en la obra para matarle. Los que los fuyos veen morir, gran consuelo tienen en estar a su cabecera, y en hazer sus diligencias para boluerlos a la vida: quando no pueden mas, al fin se consuelan con verlos morir : oyen aquellas vitimas palabras tiernas y regaladas, confuelanse con ver el consuelo que el hijotiene de verse morir junto a su padre y en sus braços, tomanles las manezitas, besanselas para declarar su pena, bananlos con sus lagrimas, amonestandoles lo que conviene para bien morir, llevan

aquel

5.

aquel beso de amor que su padre con tantas lagrimas les da quando el alma se despide, como que el padre la recibe con su aliento para no oluidarfe jamas del hijo , confuelafe fu padre de que en su presencia, y ayudadolo sus manos se haga lo q conuiene para la sepultura, copone los pies y manos, cier ra los ojos y boca, laua y compone el cuerpo, recibe los cófue los del pariente y del amigo, llenos de alabanças del defunto tan querido, y de bendiciones y oraciones en q alaba al padre de tan buen hijo, y piden a Dios (que es el padre principal) sa lud para los q queda. Al fin haze fus obseguias y entierro, hon rada y fossegadamente: Y por este camino la mesma calami-

dad trae configo fu confuelo. orani remon sixan eol , offorb

Pero este santo varon ning una cosa destas vio, mas oyda latriste nueua, fue a la casa que juntaméte sue casa y sepultura, combite y alboroto, fiesta y lagrimas, comiença a cauar buscã. do los pedaços de sus hijos y hijas entre la tierra, tejas y ladrillos, facaua junto fangre, vino, pan, manos y pies y poluo, apartana vna vez vna mano, otra vn pie, otra vn caxco lleno đ tierra, apartandolo de piedras y maderos quebrados: otras ve zes vn pedaço de tripas y entrañas embueltas en tierra y cal. Despues q le parecio auer sacado lo q auia, sientase el fuerte lu: chador a apartar los miembrezillos, y poner cada vno en fu lu. gar, el braço juto a la cabeça, la mano en el braço, las rodillas a los muslos, el pie a la pierna, con atencion de no poner ombros del hijo varon con cabeça de la hembra: Que mayor dolor puede pensarse que tomar vn pedaço de braço de su hijo. vna cabeça fin narizes, otra fin caxcos, vna mano apretado el plato, otra embuelta en la feruilleta, quebrados los ojos, defpedaçado el celebro, fin poder conocer por el gran estrago a ninguno dellos por el rostro. Bien concluye sant Iuan Chry so stomo esta consideracion, si despues de tantos años, có ser ya el bienaueturado, y ser ageno el trabajo, apenas podemosoyr el caso sin lagrimas y compassion, que seria deste santo siendo fuyo, y viendolo repentinamente con sus ojos, y tocandolo có sus propias manos? Ciertamete parece bié auer sido este d'los mas viuos dechados q entre las puras criaturas quiso Dios q tuuiessen los hobres, para q en sus pequeños trabajos se auer-118. de qq. gonçassen de no tener paciécia, por ser tantos, y en tatas circu stancias, y tan claras y entendidas. S. Augustin dize, q es finissimo exemplo, porque sue antes de la ley, y cumpliola por 1 dans la obra.

August.q. vtriufque restamenti mixtim.

5.

0.

la obra, y fue exéplo de todas, sin auerlo el tenido en otro anres, ni visto ni levdo. Pues entonces a esta covuntura dize el Texto que se leuanto el santo varon, y rompio sus vestiduras. v corto sus cabellos, protestando en este hecho, que de buena gana daria lo que quedana quando su dueño quisiesse : el qual confessaua que era Dios, Señor de todo, dandole gracias porá se servia de su hazienda y hijos.

#### dolencia den ella cabanavalle ¶ 6.2. En que se profique los trabajos del santo lob, y se declara breuemente la paciencia que en ellos tuvo.

Asta aqui se ha contado, solo lo que el demonio pro curò con la primera licencia que Dios le auja dado. hasta lo que pudo con todas sus fuerças, para hazer le perder la paciencia, que como no pudo, tornò a pedir le alargassen la licencia, atento a que todo aquello que no es vida y falud de la persona, qualquier hombre cuerdo no fiente mucho en perderlo, ni sufre de mala gana que se lo quiten, atrueque de faluar la persona : y que si Dios tocasse en la de Iob, veria que no tenia en el tan fiel y constante amigo como pensaua: Y aunque el no pidio licencia expressamente, pa ra hazerle en la persona mal, contentandose con que el mesmo Dios, solo le tocasse en ella, pero para que el demonio quedasse confuso, y el mundo satisfecho de su valor: le dio licencia, que el mesmo le hiziesse el mal que pudiesse, a su voluntad, con que no tocasse a la vida: la qual cobrada, el le cubrio todo el cuerpo de vna llaga q le tomana desde las vnas de los pies, hasta la coronilla de la cabeca, de que salia tan abominable hedor, que el mesmo no podia sufrirse, y aunque auia sido de su pueblo tan amado, como el dize, y de sus cria- lob. 32. dos, no se hallo casa en toda la ciudad donde pudiessen sufrir le, y assi le vuieron de echar fuera de la ciudad. No fue como quiera esta llaga, o enfermedad, sino como quien le dexo la vida monda y en el ayre, sin auer en el cuerpo tan adelgazado y podrido, en que sustentarse: que por esso lo pondera el Texto diziendo, que le hirio el demonio de vna llaga malif-mode sima y pestilencial, que de la planta del pie le tomana, hasta encima de la cabeça: la qual no folo caufaua mal olor, fino gra uissimos y intensissimos dolores: Y segun algunos dizen, era bubas,

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

Origines. Apud Syl. de varias domini. c. 3. Quadr. 5.3.

bubas, no qualesquiera, ni traydas de las Indias, ni del Reyno de Napoles, fino del mesmo infierno, y pegadas por el mesmo demonio. Y por esso viene a dezir Origenes, que no era vn folo mal, ni vn folo dolor y tormento el que este fanto padecia, fino vn tropel de agudissimos dolores que el demonio pu fo en rodos fus miembros, y en cada vno dellos, quales y quan tos podian en ellos caber: de fierte que en la mano le dio todos los martyrios y dolencia q en ella cabian, y en el pie, y en el ojo, y en el braço hizo lo mesmo: y assi por este orden y tra ca, le hizo vn hospital de males y dolores, no dexando en su cuerpo miembro que no dexasse quajado dellos. Porque assi como el demonio no puede hazernos vna tilde de mal, fin lice cia expressa y permission de Dios, para el donde, y quando, y quanto ha de hazer de mal: Assi quando la riene no perdona ni pierde vna tilde de aquello a que la licencia puede estender fe. Y assi como en la hazienda, quando la licenciamo se estendia mas que a ella, hizo tanto estrago, y daño, que no le dexo de tan gruesso caudal, mas q vn muladar de ceniza y vn caxeo de teja con que rayesse la podre : A si en la salud hizo tanta rica, que a penas quedò con la vida, la qual ania Dios referde lob, verra que no tenia en el tan lier y con tante amie, obau

6.

Hebre. 13.

Zacha. 13. His plagatus fum in domo corum qui di ligebant me. Pfal. 57. Pofuerune fibi. Iob. 2. Ifai. 53. 7 5. 2.

Assi quedò el santo varon muy parecido, en cosas ; il Redemptor del mundo, en que fue figura fuya: Porque lo primero padecio fuera de poblado como Christo, de quien dize fant Pablo a los Hebreos, que para santificar el pueblo, pade? cio fuera de la puerta de la ciudad, y en vn muladar de hueffos y carne podrida de los julticiados. A si mesmo el Redem tor fue tenido por malhechor, y abominado del pueblo suvo. de quien auia sido antes amado, como el Profeta dize, Desta manera fuy llagado en la casa de aquellos que antes me amauan? Y a sus mesmos familiares, que eran los Apostoles, les olia mal (como el Psalmo dize) que le pusieron y estimaron por abominacion. Fue tambien el Señor prouocado y perseguido de su mesma muger; que sue la Sinagoga, desinudo de fus vestiduras, yel santo lob, de los bienes desta vida. Fue lla gado despues de pies a cabeça, tanto que dize Esayas, que le me abomi vio como leprofo, y humillado, y tanto que sus amigos y Pro phetas no le conociamy lo metino fe dize defle bienauenturado fanto y fus amigos, quando le vieron de lexos! Al fin fo fento este valeroso soldado yen fu muladar fuera de la ciububass dad.

sad, todo llagado y corriendo materia, hiruiendo de guíanos, cuyas mordeduras eran mas que a otro faetas : rayendo lo vno y lo otro con vna teja, que de quanta hazienda tuuo, y quantos pobres vistio, no alcanço en esta hora vn trapo vie jo en aquel muladar, con que limpiarse: Alli estaua, solo en aquel estiercol, de donde el auia sacado a muchos, esperando en el que leuanta del eftiercol al pobre, y los sabe sentar con los principes de su revno. La muger (que en buena razon cabia peníar, que auia quedado para su consuelo y tegalo de su enfermedad) tenia asco de su aliento, y en lugar de Iob. s. consolarle, le prouocaua a impaciencia; para que dixesse mal 2 Dios : Por lo qual dizen los Doctores, que no se la lleuò de delante el demonio con los hijos, de manera, que sin ella tuuiera menos trabajo. Los criados llegauan a escupirle, vnos de asco de su hedor, otros por escarnio de su forwie reliade ver, mas que en otros v porson moltos anua.

La qual estando en este estado tan miserable, llego la fama a sus amigos, los quales vinieron luego a consolarle : y fue la venida para mas desconsuelo, pues sue para echarle la culpa de los males que padecia, que es vno de los mayores trabajos que a vinafligido le puede venin: Que piense el mundo, y mayormente sus amigos, que son los que mas piadofo fuelen echar el juyzio, que las penas que padece fon castigos de las culpas cometidas. Y este sue vno de los mayores martyrios que los martyres padecian, confolados folamente con la buena respuesta de su conciencia : y es el martyrio entre los demas, que padecian a titulo de gente perdida y facinorosa: como Cornelio Tacito dize, y Sueto- Viuar renio Tranquilo en la vida de Neron: porque quando vno pa- fert, h.18. dece sin culpa, si el mundo lo sabe, demas y allende del testi- de ciuit.c. monio y consuelo de la buena conciencia, que le es granaliuio, tanto mayor le lleua de fuera, quantos fon mas los Tranquilque saben su innocencia: que no solo estos, sino el Sol, el lus in Necielo, las piedras, y las paredes parece que se van condolien- rone. do de su pena, y consolandole, y esforcandole, sin perder con ellos opinion : Y por esso les dize sant Pedro, que en esso esta el merecer, quando se padece sin culpa, por lo que folo Dios sabe: que quiere dezir, q quando el solo sabe que no monte de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la companya d la ay, y los hombres piensan que si: No querays, dize, padecer solo quando teneys culpa, como padecen los ladrones, o

r.dorska

7.

s dol

12. de Tacito li. Is.

Matth.s.

mal hechores, que en esso pocas gracias : la gracia y el merecer es quando por le que Dios sabe que no deueys, padeceys: Yaun el mesmo Redemptor dize a sus dicipulos, de donde lo aprendio fant Pedro: Bienauenturados vosotros, quando los hombres os maldixeren y os perfiguieren, y dixeren mal contra vosotros mintiendo, porque tendreys grande y copioso galardon en los cielos:el qual merito particular nace de lo q vn hombre siente que se piense que padece có culpa. Pues bol uiendo a los amigos de Iob, estuniero siete dias que no le osa ron hablar, auiedo venido a esfo solo, que es argumento de la granedad del trabajo, y de la razon con que vn hombre lo siete:como lo acostumbran los discretos que agora van a consolar vn amigo rezie biudo, o afligido có otro trabajo, los vnos y los otros lo hazen por no mostrarse bachilleres y habladores, que es cosa que en aquel tiempo de la aflicion se nota mu cho, y se echa de ver mas que en otro, y por no mostrarse de poco sentimiento del trabajo, como a quien no les toca:y por que como el refran dize, quando estamos con salud, solemos dar buenos consejos a los que no la tienen. Assi lo dize el Texto,que no le hablaron palabra viendo que era vehemente el dolor: y assi callaron hasta oyrle hablar primero alguna pa labra con que ellos perdiessen el miedo, y cobrassen licencia para hablar, ag and assimp, olar

Iob, 2.

8.

Iob. I.

Iob. 3. Pereat dies in qua

Esto es lo que en suma y con la breuedad que este discurso pide, podemos dezir de la pena deste santo: y aunque no menos se requeria de tiepo y palabras para encarecer, y aun para dezir algo de su paciencia, no diremos mas de lo que el sagrado Texto aduierte en vna palabra diziedo: En todas estas cosas ( que son las dichas, y otras muchas y muy graues ) no pecò Iob con sus labios, ni hablò palabra ninguna, indiscreta, ni desconcertada contra Dios. Esta es la cifra por dode se entiende y conoce la paciencia verdadera, passar de tal manera los trabajos, que al cabo dellos en ninguna cosa, grande ni pequeña, quede Dios ofendido: lo qual fue vn milagro espantofo entantos trabajos, mayormente al cabo dellos, quando fue prouocado de su muger a blasfemia. La primera palabra que se lee auer hablado para dar licencia y ocasion a sus amigos, natus sum. parece vn poco aspera, y argumento de alguna impaciencia:pero no lo es,sino de muy grande aprieto, pues a este tiem po el Espiritu santo le abona, de no auer perdido la paciecia:

de donde se arguye auer si lo entonces grande el trabajo y la ocasion, y por el consiguiente la paciencia. Las palabras fueron: Mal aya el dia en que naci. Que es: Pluguiera a Dios que nunca vo naciera: Donde la fuerça de la pena le hazia echar mano del dia en que por el pecado que el no confintio, fe hallo en la vida sujeto a tanta miseria. Compara S. Iuan Chry- Chrys. ho. fostomo este sentimiento a vn herido, o llagado de vna poste- 4 de pacie ma muy enconada, al tiempo que el cirujano la esta cortando, o cauterizando con gran dolor del paciente: que el por no estoruar la cura que el cirujano esta haziendo para su bien, y por detener sus proprias manos, que naturalmente vrian derechas a estornarle, por escusar el dolor: echa mano de lo que alcança, de la ropa, de la cama, de la filla, del vestido, o del cabello del que esta a su lado, y muerde, o braço, o manta, con q fe ayuda con engaño a passar su dolor y tormento, sin g para amansarle aproueche lo que haze. Assi viendose el santo Iob. curar de la mano de Dios, temiendo la vehemente ocasion, de tan gran pecado como la blasfemia, echo mano y mordio de fu mesmo dia, y no del criador ni creacion del, sino de su mesmo nacimiento, en quanto del pecado en que en el nacio, fue caufada tanta miferia, quanta el experimentaua, que cabia en vn hombre flaco, dexando y guardando en su coraçó, el amor y reuerencia que a tan vniuersal Señor de su persona y bienes fiempre se deue.

Todas las demas palabras fueron llenas de prudencia y humildad:demanera, que no folo el demonio no falio con su intento, como nota fant Augustin, antes le dexo mas aproue- August. qq. chado, y a nosotros enseñados con su exemplo : que esso es lo veriusque que saca de tétar a los buenos, dano para si, prouecho y acre- test. mixcentamiento para el tentado, y licion y exemplo para los demas. Dize alli fant Augustin, que viendo que no aprouechaua, August. ea. se acordo del ardid del Parayso terrenal, que auia derribado 118. con la muger a Adam: y assi tomo por instrumento a su atreuida muger, quando della fue prouocado a que dixesse mal a Dios, y blasfemasse : en lo qual no quiso ser discipulo, antes emendo el yerro de su primer padre, que en diziendole su niu ger Eua, que comiesse, comio luego, auiendo mandado Dios q no comiesse: Pero este santo varon, aunque la muger le dezia que blasfemasse, no boluio las espaldas a Dios, antes se boluio contra ella diziendo. Por cierto vos aueys hablado como vna

emo3

Gregor.

Tertul.li. de patientia,c. 14.

No quiero acabar con mis palabras discurso tan importante, fino con las del gran Tertuliano, en que de su boca o pluma se resuma todo lo dicho, con su eloquecia, authoridad y breuedad: El qual auiendo tratado de la virtud de la paciécia, dize. Con estas fuerças de paciencia fue Esayas asserrado, y no por esso callo las grandezas de Dios; con estas sue sant Esteuan apedreado, y pide perdon para sus enemigos. O dichoso aquel tambien (entiende por Iob, ) que toda la vista y hermosura de la paciencia opuso a toda la suerça de Satanas: a quien ni los ganados auentados y confumidos, ni las riquezas empleadas en manadas dellos, ni los hijos lastimosamente de vn golpe lleuados, ni los dolores terribles de las llagas de su cuerpo, pudieron sacar de la paciencia que Dios le avia encargado, a quien el diablo con todas fus fuerças maltrato: Porque no fue possible, con tantos dolores, hazerle perder respeto a Dios: antes estuno suerte para nuestro exemplo y testimonio, assi en el espiritu, como en la carne, en anima y en cuerpo, como hemos de tener paciencia en nuestros trabajos, en tal manera y con tal fortaleza, que ni por dano de haziendas, ni por perdida de amigos carissimos, ni por calamidades, ni enfermedades del cuerpo desfallezcamos. Que tal ataud hizo Dios para el diablo en aquel hombre. Que tal trofeo leuanto de su gloria, quando a ninguno de aquellos mensajeros hablo palabra, ni abrio su boca, sino para dar gracias a Dios: al tiempo que a la muger, cansada ya de tanto trabajo, maldixo, porque le persuadia illicitos y malos remedios? Que dire? Reyase Dios. Que? Deshaziase el malo, quando Iob estaua con gran contento, exprimiendo la hedionda materia de sus llagas: y quando boluia los gusanos que dellas manauan,

como jugando con ellos, a los mesmos hoyos de su carne, de donde auian nacido. En conclusion, aquel obrero de la vitoria de Dios, rebatidos todos los dardos y faetas de las tentacionesicon la foriga y celada de la paciencia, al fin recobro entera fanidad, v entereza de su persona, de mano de Dios, v doblados quantos bienes auia perdido: y fi quifiera recobrar los hijos; defde luego fe pudiera llamar otra vez padre dellos: pero no quifo verse restituydo en tanto gozo junto, y fiandofe en el Señor lo dilato, y quedo con sufrimiento de tan voluntaria orfandad, por no passar sin paciencia el resto de la vida.Hasta aqui son palabras de Tertuliano. , mano de limitita lanto de los trabajos delte fanco, fiendo al

# DISCVRSO TERCERO, DE LA

- paciencia en los trabajos, a imitación y exemanas



L que no vuiere con atenció leydo la historia del santo viejo Tobias, por ventura le parecera fuera de proposito auerle escogido entre los pocos exemplos que se ponen en este libro, para informacion de nuestra paciencia:porque los trabajos suvos todos se resumen en su cautiuidad, q

fue general trabajo de todo el pueblo de Dios:y en la ceguedad que le vino estado en ella, que es vn folo mal, y en la edad que el tenia, mal no muy raro, y la pobreza que fuele fer tambien general, que sant Augustin no le conoce mas trabajos queriendo alabarle de la paciencia y virtud. De dode parece, que de otros, aun de aquel tiempo, le pudiera mejor, o tamibien hazer efte difeurfo, y mucho mas de millares de los fantos del riempo del Euangelio, donde ha anido tantos martytes con largos y prolixos tormentos, y otros fantos exercitados de la mano de Dios con mayores trabajos : pero fo las vnaspalabras que en su historia dize el sagrado Texto, me hizieron reparar en la paciencia deste santo, y ponerle junto al fanto lob, porque en ellas parece venalarlos para este finel Espiritu fanto: porque despues de auernos contado la calamidad que con la cegnedad le vino, dize el Texto, que esta tentació permitio Dios gle viniesse, para ga los venide ros

Aug. li. qq. vtriufque : teft. mixtim.c.119. tom.4.

Angust.

ros se diesse exemplo de su paciencia, como la del santo Iob: del qual tambien dize sant Augustin, como declarando estas palabras, que assi como el santo Iob sue exemplo de paciecia antes de la ley escrita, como vana ley viua en que se veya lo q la ley despues ania de madar: assi Tobias lo sue para despues de dada la ley: porque el autor de la vida (q por serlo no quiere ver su hechura obligada a la muerte) quiso en todos tiempos, que demas de la ley tuniessemos por escrito y por exemplo maestros de la virtud, y especialmente de la paciencia, paraque de lo que conuiene hazer, se tuniesse mayor noticia.

Pues para entender la razon deste mysterio, porque echo

parecer no tan auentajados como otros, he gastado algunos ratos, y lo principal que hallo para salir de su dificultad es auerle venido este trabajo en tiempo que el se ocupaua y entendia en obras de misericordia, que era, no solo aconsejar y amonestar a los sieles viuos con consejos de salud, y dar sus bienes a los pobres paro der sandando este salud.

tendia en obras de misericordia, que era, no solo aconsejar y amonestar a los sieles viuos con consejos de salud, y dar sus bienes a los pobres: pero dar sepultura a los desuntos, que el mal Rey Senacherib, en odio de Dios y de su pueblo, manda-ua matar, que era vna de las obras mas aceptas a Dios, y mas encargadas y agradecidas, y encomendadas por el Apostol S.

1. Tim. 4.

Tob. 2.

Pablo, prometiendo en esta y en la otra vida por ellas cumplida remuneración, mayormente esta en que a los defuntos se hazia tanto benesicio, como entonces era la sepultura, que el carecer della era gran vengança: y por gran castigo lo sentencio Dios contra Hieroboan. Y auiendo embiado su Hijo

3. Reg. 14.

vnigenito a padecer muerte y oprobrios, no quiso que padeciesse este mal, de carecer de sepultura: Antes lo dixo el Propheta. Y sera su sepulchro glorioso, como despues lo sue por mano de Ioseph de Arimatia. Pues yenir la tribulación de priuación de vista corporal, y la pobreza en tiepo que el san-

Ifail ir.

to varon andaua con mucha charidad y denocion, y con no menos peligro, entendiendo en tan buenas obras, que otra vez auia sido mandado prender y matar por ellas, era cierto menester gran caudal de paciencia, viendo que Dios a tanta y tan buena y perseuerante gana de seruirle, respondia con no menos que quitarle la cosa mas estimada que tiene el hóbre entre las corporales, que es la vista: y para exagerar mas este negocio, es de aotar, que aunque dize la Escriptura que pro-

cedio el mal del estiercol de vna golondrina estando el dur-

miendo,

miendo, y descansando de lo que aquel dia en este fanto exercicio auía trabajado, pero creese que no sue la calamidad, sino milagrofa:y assi lo dize Nicolao de Lyra, en aquel lugar, y ayuda a creerlo, que los medicos dizen, que el estiercol de la golondrina, y de otras aues que tienen la mesma virtud, antes es prouechoso para la vista, porque gasta las superfluy- Philosodades del ojo, y le limpia de las mas faciles: Y aŭ ayuda a esto vna conjectura razonable, que estando durmiendo cerrados c.42. los ojos, poco o nada podia entrar dentro, que danasse, sin milagro, especialmente para dos ojos juntos, no podia caer tan a compas, fin que otro lo encaminasse. Pero sea, o no sea milagro, alomenos (como atras en su lugar queda dicho) ningun trabajo viene a los hombres que Dios no le embie, o caufandolo, o ordenandolo, o permitiédolo, como el Texto dize deste, que esta tentacion permitio Dios que le viniesse, para q a los venideros fuesse exemplo de paciencia: todo se reduze a lo mesmo, que la mesma quexa y sentimiento pudiera tener del trabajo, assi como assi. Pues si dixeres que quiça, aunque estas obras de misericordia son aceptas a Dios : pero a estas faltaria algo por donde no le fuessen:el Angel nos quita dessa duda quando se descubre a padre y a hijo, diziendo quan buena obra es la limosna: y quando enterraua los muertos, el mismo Angel presentaua las obras a Dios, que allilas llama oraciones. No ay duda fino que la tentació es granissima para vn hombre flaco, y que solo el amor de Dios que tan poco parece agradecerlo, le mueue a hazer aquella obra. Semejante Pedro Me tentacion fue la que se chenta en la vida del Emperador Iu- xia en lustiniano, que dando vna batalla los Catholicos por la honra de Dios, la perdiero (dize la historia) porque el dia que se dio era vigilia de la fanta Refurrecion, y ayunauan todos, y les faltaron las fuerças por no auer comido, para lo qual fue tam bien necessaria harra paciencia.

Sant Pablo nos aconseja a los Christianos, que no demos mal por mal: y es para ellos sentencia templada, y no rigurosa, porque tienen ley de su Redemptor, de dar bien por mal, desagradandose q el Christiano viua con las leves del Gentil. Tres leyes ay de tres legisladores cerca deste punto. La vna es del mundo, que da bien por bien, y mal por mal, y su blason es, amigo de anigos, y enemigo de enemigos. Y desta dize Christo, que no tiene galardon delante de Dios: porque lo

phia facra

Valles de

Lyra. to.f.

Lib. 2 dift.

ftiniano.

Romitz.

fegundo.

quando por respecto del mundo y del interesse se ama el ami go,o con animo de no amarle, fino mientras lo fuere. La fe-

Pfal.10%

Matth. 6.

Actor. 9.

Pfal. 58.

gunda ley es del demonio, que es el dar mal por bien, como rodos los suyos lo hazen: y esta guardo Iudas con su Señor y maestro, y todos los que en aquel tiempo le persiguieron:como el se quexa por vn Psalmo, diziendo. Pagaronme mal, por bien, y odio, en pago de mi amor. Y finalmente esta guardan todos los que a Dios ofenden, pues dan feas y torpes ofensas, por innumerables y inestimables beneficios. La tercera ley es de Dios, que manda dar bien por mal, de manera, que esta ley a todos haze bien: Esta guarda el mesmo, primero y mejor d todos, que alumbra su Sol a buenos y a malos, embia su agua y temporales sobre la viña y heredad de los justos y de los injustos. En lo qual es de ponderar, que no solo quando le han enojado, les perdona y les haze bien: pero estando actualmente ofendiendole, como parece quando conferua la vida, embia fu luz, mantenimiento y refuello, y todo lo demas necessario, a los que torpemente estan pecando, y sin verguença, delante de los limpios ojos de su Magestad : y no solo bienes de la tierra les embia, fino el bien que para los mas amigos tiene, que es su gracia y el derecho de su gloria, como se la embio a fant Pablo, yendo camino, con cartas y con cargas de cadenas y grillos, a prender a los Christianos que viuian en Damasco. Lo qual es de tanta nobleza de condicion, y gra deza de bondad, que sin particular preuencion no cabia en el pecho Dauid, aunque manfo y perdonador, y hecho al talle del coraçon de Dios, pues que dize en vn Psalmo, Señor ocupaos vn poco en visitar todas las gentes, y no tengays piedad ni misericordia de los que obran maldad. No quiere dezir, que no los perdone si se connirtieren a el con deuida penitencia, fino fegun algunos, que los que actualmente estan pecando y obrando maldad, que mientras en este proposito malo estan, y no salen del pecado, que no los perdone. Y toda via es Dios can misericordioso, que los saca del mal camino, a algunos con grande fuerça; y les haze bien, no folo temporal, sino espiritual.

Pues agora fiendo Dios desta condicion, y enseñandola y encargandola tanto a los fuyos, que paciencia bastara a vn hombre afligido para verla tan trocada, que el que suele dar

bien

bien por mal a sus enemigos, que actualmente le estan ofendiendo delante de sus barbas, le vea hazer mal a sus sieruos y amigos, que en cosas que el muestra gustar mucho, le estan actualmente firuiendo con gran desseo de su alma, y peligro de su vida? Cosa es que aun el mesmo Dios con ser ta sufrido como el publica en su Escriptura, y tener no menos que infinita paciencia, como el es todo infinito, se muestra quexoso y fentido, quando en aquel Pfalmo dize, echando maldiciones a Pfal. 108. los perseguidores. Dauame malas obras en retorno de otras buenas, y aborrecimiento por amor. Y la cuenta que Tobias podia hazer, para formar su razon y quexa, la dize Dauid en otro Psalmo. Ŝi mi enemigo me maldixera, sufrieralo yo de buena gana, que va se me entiende, que de tal arbol no puede falir fino essa fruta : y si el que me tiene aborrecido dixesse de mi grades males, no me espantaria, aung procuraria de huyrle el rostro, por ventura, y ponerle tierra en medio: pero mi amigo que tenia comigo vna fola alma, mi guiador, mi conocido, mi compañero de mesa y de vn plato, comiendo de vn mismo manjar, que andauamos en vna casa, y siempre de vna voluntad v de vn parecer! Como quié dize, a quien no espantara que me de vna çancadilla? Y es quexa que por boca de David tiene Christo de su mal discipulo, y de qualquier falso Christiano: Pues la misma podia, al parecer, tener Tobias. Si Dios fuera mi enemigo, y si tuniera condició de tratar mal a los que lo son, no me espantara del , pero condicion de hazer bien a todos, aunque sean enemigos, y siendo los dos amigos de vn alma y vn coraçon con el, que ni quiero ni pienfo fino fu voluntad, para hazerla con los ojos y con la vida, mi Dios, mi capitan, mi conocido de vn pueblo y cafa (como el mesmo sió, & calo confiessa, que tiene en Iudea su pueblo, casa y hogar) y to- minus in dos de vn parecer, que es el fuyo, como se compadece, que a la Hierusale, mesma hora que le estoy siruiendo me haga mal? y que a pe- Iudea De? nas ava cerrado los ojos para descansar del trabajo que por &c. seruirle he tomado, quando me quite la vista dellos?

Ayudanale a esto lo que los parientes le reprehendian y burlauan del, y la muger, que quanto mas cercana, mas fentia sus palabras que le dezia de hypocrita, y que en el pago se echaua de ver q fus limosnas no agradauan a Dios; pues assi le respondia a ellas. Y aunque la muger de Iob, fue mas mala, porque perdiendo el juyzio y la consideración, vino a de-

tender

Ifai. I. Cuius ignis eft in Notus in

zir a

Tho. Aq i nat in Iob.

zir à sumarido que trataua có vn Dios, que a mayores y mas seruicios embiana peores respueltas, y mas trabajos, como entiende el bienauenturado santo Thomas de Aquino, aquellas palabras locas que para hazerle blasfemar le dixo. Aun te estas en tu simplicidad? esto es, sin entender la condicion de Dios, a cabo de tanto trabajo? Pues yo te la dire, y es, que tu a fufrirle y a feruirle, y el a hazerte mal : y quanto mas tu vas siruiendole co lo que tienes, tato te va el quitando mas : pues si quieres que se acabe todo, vna cosa te queda que ofrecerle (pues ya no ay hijos, hazienda, casa ni salud) que es la lengua con que alabarle: y el no tiene ya mas que la vida que quitarte: Pues acabese ya este negocio, alabale y moriras. Este mesmo error quiso el demonio poner en Tobias, mediate la muger, y para esso yua la tentacion endereçada, y eralo para el muy grande, que peligraua la gloria de Dios, que le auia de dar a el gran pena: Porque entre Gentiles y Barbaros, quales eran los Caldeos y entre los Hebreos, que de Dios esperauan bienes temporales en premio de sus obras, y selicidad desta vida, viendo el pago que Dios le daua por las suyas, peligraua, o bié la opinion y abono dellas: como hizo en el juyzio de la muger y de los deudos, o la de Dios, que no acudia al fauor de quien los hazia, que es vna cosa que a los verdaderos sieruos de Dios da gran pena: la qual le ponian siempre delante, quando le rogauan los librasse de algun aprieto: Señor, no vengan a dezir los Gentiles donde esta este su Dios? Y Moyfes dezia: Señor no digan los enemigos que nos facaste al defierto a matarnos, o desampararnos. Y el Rey Dauid acaba vn Pfalmo, en que pide fauor contra vna persecucion, desde vna cueua do estaua escondido, y dize. Los justos y amigos tuyos estan a la mira a ver como me libras. Quanto mas cuydado pondria al santo, ver a Dios en juyzio de gente barbara y poco entendida.

Pfal. 113.

Deut, 9.

Pfal. 14'z Me expectant iusti donec retribuas mi hi.

6.

De la grauedad del trabajo se entiende quanta sue su paciencia, pues la tuno tan grande y tanta humildad, que antes le parecia que quedaua deudor, pues despues de todo el trabajo y las osensas que su muger y deudos le dezian, se boluio a Dios, y le pidio perdon de sus pecados, confessando que mas y mayores trabajos merecia por ellos, con tener tan pocos: que como dize el primero y segudo capitulo de su historia, desde niño començo a huyr los pecados y malas companias, y a entender

render en la observacia de la ley, y en las obras de misericordia, repartiendo de sus bienes a los pobres, aconsejando consejos de salud y de consuelo, a los de la cautinidad, y en otras muchas obras, amando tanto a Dios y a sus proximos, que de folo faber que estaua vno muerto en la calle, como folia auer otros muchos, dize el Texto, que vn combite que tenia adereçado para vnos cobidados, se le boluio azibar, hasta tenerle enterrado. Semejante a esta fue la paciencia de fant Pablo, aunque de mas y mayores trabajos: quando andando predicando el Euangelio, y gastando el tiempo y la vida en el altissimo oficio y de gran perfecion y merecimiento que Dios le ania encomendado, nunca salia de prissones, Audiencias, naufragios, necessidades y persecuciones, como el mesmo lo cuenta muy largo, en la carta a los Corinthios, y en otras 2. Cor.II. partes, especialmente que vn dia y vna noche estuno debaxo del agua, y otros muchos trabajos que se cuentan en el libro de los Actos de los Apostoles (especialmente del capitulo veynte y quatro, hasta el fin ) de prissones, peligros de mar, peregrinaciones. Y todo lo sufria, fiendo persecucion de casi todas las criaturas, con buen coraçon, porque el alma que de veras firue a Dios, sabiendo que se sirue de la paciencia en los trabajos, como esta dispuesta a hazer la voluntad de Dios, y no la suya, y escoger en que seruirle lo que el quisiere, y no su propia voluntad y parecer, esso se le da gastar la vida en padecer, que en predicar, que en ayunar : tanto fe huelga quando Dios le da la calentura, como quando le manda rezar, tanto quando le lleuan la hazienda hurtada y tyranizada, como quando la da en limofna: porque fabe quanta es la sabiduria de Dios en el repartir las tareas a los sieruos que trabajan. Y assi lo hazia el buen Tobias, que si mucho se holgaua en enterrar el muerto, no menos en perder los ojos. Y assi haze, y ha de hazer el sierno de Dios, que tan contento ande en la aduersidad, como en la prosperidad: y al reues, tanto huelgue de feruir al enfermo, quando Dios lo manda, como de contemplar con suauidad los mysterios de Dios, tanto de padecer, como de gozar, tan mortificada ha de tener la voluntad y tan amiga de saber y poner por obra la volun-, tad de Dios, y tan enemiga de su propio gusto y parecer, aunque sea en bien, que dessee, por lo que a si toca, padecer en vn infierno mil años, y fi necessario fuere toda la eterni-

e te rnidad, por adelantar un passo en el servicio y voluntad de Dios, quanto mas padecer un trabajo: y mucho mas quanto mas adelante se sintiere en el servicio suyo: porque demas que en elto delante de su acatamiento se merece mucho, el mesmo padecer es susciente paga en esta vida de las buenas obras y de lo que se padece. Y assi se lo dio a entender a Ananias, quando de sant Pablo dixo. Yo le mostrare quantas co-sas le conviene padecer por mi nombre, despues de aver dicho que era su vaso escogido. Especialmente que de Tobias dize sant Augustin, que llevo de su paciencia y obras dos premios, en esta vida y en la otra, porque como a Iob, se lo bolmio Dios todo, y que llevo de los que obran por su exemplo parte de galardó: qual todos llevaremos de los que por nuestro exemplo obraró y padecieron. Hasta aqui sant Augustin.

Actor.9.

Aug. vbi fup. q 119. d. qq. vtriufque te fta. mixtim to.4.

I.

# DISCURSO QUARTO DE LA

Patriarcha Ioseph.

ODOS los trabajos que suceden en esta miserable vida, comparados con los que vn verdadero sieruo de Dios padece, por no ofender a su Señor en vna rezia tentacion, son como trabajos pintados, porque en los que a llamamos trabajos, solo se arriesgan o auenturan bienes temporales que son caducos y de muy poco ser y valor, comparados por ser esta de comparados y de muy poco ser y valor, comparados por ser esta de comparados por ser esta de comparados por ser esta de comparados por ser en esta de comparados comparados com los que vn.

dos có la amistad y gracia de Dios, y la salud eterna del alma que en vna suerte tentacion se auentura y corre peligro: Esta diserencia se colige de los temores de lo vno y de lo otro, que el de los pecados se llama silial, que quiere dezir, temor de hijos, que tambien suele llamarse temor de esposa; porque ningun temor llega en vna esposa que a su esposa so ama tiernamente, al que tiene de osenderle, especialmente en la sidelidad del matrimonio. Assi el sierno de Dios, cuya alma esta con el desposada, ninguna cosa teme tanto, como osender a su esposo y Señor có vn pecado mortal. El otro temor se llama servis, porque de siernos, y procede, no del amor de Dios, sino del propio se aunq tema el mesmo pecado; no essimo por las penas y dassos que auerte cometido se le sigué, lo qual

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

lo qual có razon fe llama temor de fieruos. El vno y el orro te mor heredamos de nuestros padres. El seruil de Adam, q nos enfeño a temer y huyr las penas, y no las culpas, pues despues de auer ta fin escrupulo pecado, se andaua escodiedo d Dios. Y el fegundo Adá, q fue Iesu Christo, nos enseño a temer las culpas, y menospreciar las penas y trabajos: y assi puso en la oració con q nos enseño a rezar, No nos dexes Señor caer en la tentacion, mas libranos del malo. De donde se colige, qel Matth 6. trabajo q vn sieruo de Dios padece en resistir a vna tentació, es incomparable con los otros trabajos, aunque no entiendan esto los q facilmente se quieren dexar vencer de sus tentaciones, y no consideran profundamente la pelea fortissima o los buenos paffan en las fuyas, antes ay algunos que vinen tan lexos de temer esta pelea, y de parecerles trabajosa y dificultofa, q antes ellos la procuran, defafiando y prouocado las tentaciones, por el delevte q hallan en quedar cautiuos en la pelea: Pero los buenos la temen mas que al mesmo infierno, y andan fiépre contra ellas apercebidos, por el gran dano que de ser vencidos se les sigue, q es perder a Dios. Assi q los demas q llamamos trabajos, q viene, o fin esta perdida, o fin peligro della, fino de cosas q no fon Dios, no se pueden llamar trabajos, comparados con este, Pues porá conviene en semejante trabajo armarfe de paciencia y fortaleza, y pelear cotra las tentaciones valientemente, se pone en este lugar el exéplo del Patriarcha Ioseph, q desde niño se vio en todo genero de trabajos y afliciones, pero fenaladamente de los quaora habla mos, para q en el discurso dellos se vea como se ha de auer el Christiano en semejantes trances: may ormente quando peligra la virtud de la castidad. De lo qual el bienauenturado S. Iuan Chrysostomo, como tiene de costumbre, habla eloquen - Chrysost. tissimamente, en vna carta que escrive a Olimpia, duena visi- to.5. epik. rada del Señor, fegun parece, con muchos trabajos: y por no 7. ad Olim quitar a sus palabras y sentencias la suauidad y eloquencia, no hare mas de traduzir lo que deste santo dize, y solo lo que a este punto toca, passando de ligero por los que deide niño padecio.

Dize pues este santo Doctor, que ninguna cosa hizo a este. santo mancebo illustre y bienauenturado, sino las calumnias, cercel, y cadenas, y la miseria que padecio, aunque se comparen con el vencer la torpe codicia de su ama : porque aunque

2.

esto sea cosa inestimable, pero es lo menos, comparado con lo que padecio por su causa. Que mucho es (dize ) no ser adultero, ni turbar la paz de los casados, ni corromper la cama que no es suya ? Que mucho no ofender al que le auia hecho bien, y no deshonrar la casa de su amo, que le auia a el honrado? Lo que ay q engrandecer y alabar, es el peligro, las assechanças, la furia de vna esclaua de la luxuria, la violencia que se le hazia, las redes de la acusación por todas partes, la calumnia, la carcel, las prissones, y el nunca alcançar cosa que pidio, aunque eran juntas todas, despues de tantas peleas, por las quales merecia mil coronas, y el ser preso como si fuera verdadero malhechor, y encerrado con los malos que auian cometido graues delitos. A si que lo que le hizo grande y señalado fue el hedor, los hierros, y la miferable vida de las prifiones. Porque entonces le veo mas resplandecer que quando en la filla y oficio de Egypto repartia el trigo a los del Reyno:y siendo puerto seguro para todo el mundo, mataua toda la hambre del: Mas resplandece con esposas y grillos q quando con gran pompa y ricas vestiduras era adorado:porque el tiempo del padecer, lo era de mucha ganancia y grangeria:en el de los deleytes, honras y libertad, aunque los auia muchos, pero poco interes se ganana: como no le estimo en tanto quando el padre le honraua, como quando los hermanos de embidia le perfiguen, y se hazen domesticos enemigos, peores q su ama la de Egypto, que sue enemiga de su esclauo y estraño, y ellos de su propio hermano. Esta sue la primera persecucion deste santo, que llego a tanto la embidia y mala volun tad de sus hermanos, que hallandose con el en vna soledad solos, le vendieron por esclauo: y de libre, noble, y regalado, y querido de su padre, le pusieron en vna durissima y amarga feruidubre, pues le vendieron, no a sus ciudadanos, sino a vnos barbaros, de diferente y estraña lengua y costumbres, q passauan a lexas tierras, y en fin antes se podian dezir bestias que hombres, priuado de ciudad, hecho peregrino y desterrado, y el que tan descansada vida tenia, subiramente sue entregado a la mayor miferia, esclauo de vnos amos barbaros, y mal acondicionados, y que anian de viuir en tierra barbara, y apartada de todo consuelo. Y porque siempre le yuan sucediendo las cosas peor, estos sus amos no le tuuieron mucho tiempo, vendiendole a otros peores, que es vn genero intolerable de calamicalamidad, andar el esclauo de malos en peores dueños, q solo el ser nucuos, les haze para el pobre del esclauo peores.

Finalmente vino a parar en casa de aquella loca y desatinada muger Egypcia, y enemiga de Dios: en aquella mala rier ra y peruerfa, donde nacen las caras fin verguença, aquella tierra de los Egypcios, de los quales vno folo basto a hazer huyr a Moyfes. Donde el fanto mancebo estuuo pocos dias en su casa, ayudandole Dios maranillosamente, y amansando aquella fiera que le auia comprado, y tornandola como vna oueja. Alli se le aparejaua nueua pelea, nueuas luchas, nueuos fudores, y trabajos mas fuertes y rezios que los passados. Por que viendole con ojos malos aquella que le auia comprado, y quedando presa de la hermosura de su rostro, y posseyda de los vicios, con esta codicia, subitamente de muger se boluio en leona y enemigo de casa para Ioseph, con peor tratamiento que los primeros:porque ellos le aborrecieron y le echaró de su compania, y esta le amaua, encendida de la hermosura del mancebo: lo qual fue para el doblada y tresdoblada guerra. Porque no por auer falido della breuemente, y rompido los lazos, se ha de pensar que costo poco trabajo, porque no le costo sino muchos sudores. Lo primero piensa quan gran pelea es esta para vn moço en la flor de su juuentud, quando la naturaleza mas encendida, la tempestad de la concupiscencia mas furiosa, los consejos de la razon mas flacos: porque los animos de los mancebos andan poco apercebidos de prudencia y discrecion, y menos acomodados y aplicados al desseo de la virtud, antes mas rezia la tempestad de las passiones, y la razon, que ha de gouernar los vicios, mas flaca. A esto se junto la rabia de la muger: Que assi como los Persas encedian apriessa el horno con mucha leña, con gran diligencia y desseo, assi esta maluada anadia a su fuego nueuo ceno de olores, afeytes, alcoholes, arracadas ricas, vestiduras blandas, y otras inuenciones, queriendo atraerle como por encataméto. Y assi como el codicioso caçador de vna fiera pone todos los medios possibles por la dificultad:assi esta por la que sentia en este mancebo, que bien tenia ya entendida la suerça de fu castidad, vío de quantas armas pudo, para auerle a las manos y no contenta con esto, buscaua tiempo y sazon para tender las redes:y por esto, no luego que se sintio herida, se declaro, antes espero mucho tiempo como prenada deste penfamiento

3.

samiento y desseo, y apercibiendose, porque por la ligereza y

poca madurez de su consejo, no se le escapasse.

Vino el tiempo, quando se hallo sola con el en casa, y entonces como cosa hecha y segura, se declaro tendidas las alas. del deleyte, y fola acometio al folo. Que digo fola? pues configo tenia la poca edad, y los lazos de sus atanios que la ayudauan, y assi presento la batalla del acto torpe al esforçado mancebo. Que cosa puede ser mas temerosa, que esta tentacion? que horno de fuego ay que contra vna paja tenga mas fuerça? Vn mancebo hermoso, esclavo, desamparado, desconfolado, peregrino, desterrado, acometido de vna muger ta las ciua, tan loca, tan rica, en tanta foledad y fecreto, forçado, afido con blanduras y requiebros, lleuado a la cama rica y blanda de su señor, y hallandose a la puerta de esta ocasion, despues de tantos trabajos y persecuciones, que es el tiempo quando con mas hambre se buscan los deleytes y se abraçan y gozan los hallados, quando fale vno de grandes afliciones. Yo hailo por mi cuenta, que aquella cama en aquella ocasion, y la leonera de Daniel, el horno de Babylonia, y el vientre de la Vallena de Ionas era vua mesma cosa, antes esta es peor que todas tres. Porque alli solo auia peligro de la vida corporal, aqui del alma, muerte no menos que inmortal, y calamidad irremediable. Y junto có esto lleno este peligro de otros muchos, y de fuegos que abrasan y consumen el alma, y no el cuerpo. Lo qual dixo Salomon: Quien escondera el fuego en su seno sin quemarse los vestidos? o quien andara sobre las brasas, que no se abrase los pies? A si es el q entra a la muger casada, y el que a ella toca. Pero este santo moço mas hizo in finusuo, aqui, que no solamente no entro a ella, pero asido fuertemente della, no se abraso. Cosa marauillosa, que viendose enlazado en tantas redes, asido y detenido de vna fiera tan cortesana, acometido por cien lados, por el tacto, por las palabras blandas, los ojos lascinos, las colores viuas, el oro y riquezas de su atauio, el adereço de su rostro, los olores y perfumes, vestidos blandos, el amor que le mostraua, los tocados, el secreto, la foledad, las riquezas, el poder; y de su parte la edad, seruidnabre, peregrinación, con todo esso salio maranillosa y esforçadamente con la vitoria. Esta llamo yo tentacion y trabajo mayor, que el que la embidia de sus hermanos le causo, y el aborrecimiento de los suyos, y que los amos barbaros, y

Prouer.6. Nunquid potest quis abscondere ignem &c.

que el destierro tan apartado, y que tan largo y trabajoso camino, y que la diuersa lengua y contratacion, y que las carceles, y cadenas, y quanto mal tuuo en tan largo tiempo, porque aun destos vítimos males, se le tramana alli la ocasión y peligro: pero Dios le embio gracia y suerças, con que no solo vencio la batalla huyendo, pero sue tanta la abundácia de su modestia y castidad, que aun desse y pretendio dexarla alli libre y sana de su locura. Todas son a la letra palabras de sant Iuan Chrysostomo, en que nos dize el essuerço deste mancebo, en todo genero de trabajos, y la paciencia y fortaleza en tan graue tentacion.

#### ¶.S.Segundo.En que se pone el sucesso de los vencimientos de Ioseph,y qual fue su corona.

Gora pues el fanto moço falio libre fin manzilla, como despues lo salieron del horno de Persia los tres mancebos (de quien dize la historia, que ni aun vn olorcito de fuego no quedo en ellos) y quedo por valiente foldado de la castidad, imitando la suerça del diamate. Veamos, que fue el galardon y la corona deste vencimiento? La que fue, era nueuas affechanças, confusion, muerte, y peligro, calumnias y aborrecimientos. Porque aquella miserable, desarinada, con vna furiosa locura, no tuuo otra cosa con que consolar su animo sino con terrible enojo, y tras vna passion fucedio otra peor, llamandola concupiscencia a la yra, y haziendose homicida, despues que tento y no pudo ser adultera:v para este oficio, echado chispas, escoge vn juez interesado y apassionado, que fue su marido: y pone su demanda sin testigos, y sin dar audiécia a la parte; antes la acusació se haze en aufencia del reo, ante el juez furiofo y mal informado, bastandole a su enojo la autoridad de quien acusaua, y el estado miserable de la seruidubre del acusado. Y tato le supo dezir, y tanta fue su confiança, q le hizo, como vencedora, pronunciar fentencia, que condenafe al innocente, y cruelmete executarla: Vierades prissones, carceles, cadenas, y fue condenado por adult ero, el que no conoce quien es el acufador, como hombre violador de la casa y cama de su señor, y corrompedor de las bodas agenas, como si en fragante fuera hallado, confes-

5. Profigue Chryfoft.

6.

sado y conuencido del delito. Porque el juez y la acusadora hazian creer lo que realmente era fabula y mentira, junto co la vengança que del començana a tomarfe. Pero el no mostro turbacion, ni murmuro quexandose de su fortuna : no dixo. A Señor, estos son los sueños tan felices? este es el paradero de las visiones?este es el pago de la castidad? aueriguar mi causa fin juyzio?fin sentenciarla?fin justicia? y al cabo quedar infamado de malhechor: Como fornicario fuy echado poco ha de casa de mi padre, agora como adultero, y como corrompedor de la castidad de mi ama voy a la carcel, en conformidad de todos quantos lo veen y lo faben : y aquellos mis hermanos, que eran los que me auian de adorar (que esto dezian los sueños) viuen con libertad, abundancia y deleytes en su tierra,y descansan en casa de su padre. Yo que auia de ser entre ellos el auentajado, soy preso entre los ladrones y salteadores en vna trifte y miserable prision. Ni la fortuna se contento con sacarme de mi casa y tierra, sino que en la agena do quiera me aguardan vnos despeñaderos tras otros, vnas muer tes tras otras : y aquella que me tiene aqui que deuia de padecer por sus culpas lo q yo padezco fin ella, descansa y huelga, como quien ha alcançado vitoria de sus enemigos y contrarios, coronada por ella, y yo fin faber porque pecados, pago la vltima pena dellos.

Ninguna cosa deltas dixo, antes andaua en medio de las penas y trabajos, como si fueran coronas, ni quiso mas admitir dolor, ni quexa, ni memoria de lo que sus hermanos ni aquella mala muger le anian injuriado y ofendido. Lo qual fe sabe certissimamente de las palabras que el dixo a vno de los presos, que con el estauan. Porque tan lexos estaua de andar trifte por sus males, que no entendia fino en consolar los prefos. P orque viendo alli en su carcel a muchos turbados, confu fos, y desmayados, se llego a ellos, y entendiedo que su turbacion nacia de viñones de sueños que auian visto, se los de-¿ aro. Y rogando al vno, a quien dixo que auia de fer reffituydo a la gracia del Rey, que le alcançasse del su libertad ( que aunque eta hombre esforçado, era al fin hombre, y desfeaua que se le acabasse el tormento de las cadenas) y siendo necessario dezirle porque estaua en ellas, para que el Rey suesse informado de su causa, no quiso nombrar los que le auian hecho el mal, fino folo dezir su innocencia, sabiendo quan

malos

7.

malos ania sido sus acusadores y malhechores. Solo dixo: Por que yo suy sacado por hurto y engaño de tierra de los Hebreos, y sin culpa suy metido en este lugar de tormétos. Y por que no lo dezis todo sos por por callays aquella muger deshonesta y adultera? por que callays los hermanos vuestros ma tadores? y la embidia? la muerte? el destierro? la furia de vue stra ama? los lazos? las machinas? las calumnias? el mal proces so de vuestra prision? el juez interessado? la injusta sentencia? la vengança y castigo sin causa? por que callays y encubris co sas como estas? No se guardar los enojos, ni acordarme de ofensas, que son para mi coronas, joyas y ocasión de gloria.

Vistes el alma llena de altissima Philosophia? coraçon sin rancor ni enojo?y mas alto y mas señor que los peligros gra des? Y assi por no nóbrar las personas de aquella muger abominable, ni los hermanos, se contenta con dezir, que le hurtaron sin culpa: callando personas, y la cisterna, y los Isinaelitas, y todos los demas. Pero aun aqui le hallò vna no pequena tentacion, y fue, que el que del auia fido confolado y alum brado, despues de restituydo en su honra, lugar y oficio, se olnido de su bienkechor y le falto la Fe q le auía dado: y estando el en el palacio real en gran prosperidad, se quedò como antes el que resplandecia mas que el sol, en las prissones, sin te ner quien por el ni por su causa y libertad pareciesse ante el Rey. Y esto ordenana Dios, porque le andana ordenando mu chas coronas, y assi le multiplicana las peleas, y le hazia venir por rodeos y dilaciones la libertad. Conuenia que se le apare jassen las peleas, permitiendolo Dios, pero no desamparando le, fino dando licencia, para que sus enemigos le exercitassen pero no mas de quanto pudiessen sin derribarle. Que es dezir, que vgualaua y compassana la batalla con las fuerças, y estas con la batalla. Porque nunca confintio que le matassen donde tan cruel era el enojo contra el . Permitio q le echaffen en la cisterna, no consintio que le matassen: Y aunque parecio consejo de su hermano Iudas, pero no sue sino or denacion y consejo de Dios. Lo mesmo sue en casa de su amo: Sino pregunto, que es la causa que aquel furioso de su amo Egypcio de nacion, luxuriolo y yracundo, y por esso no bueno para juez, en creyendo, como creyo, que su sierno le ania come tido traycion, y fuerça a su propia muger, no le mato luego, o le quemo? Como se compadece, q siendo ran arrebatado juez, que fin

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

que sin oyr el descargo, procede a la sentencia, no lo fue, antes se mostrò manso y reportado en el executar la sentencia? Que viendo (que es mas de ponderar) la muger rauiosa, furiofa y llorofa, con las veitiduras rafgadas, y con otras muestras de justicia, no se mouio luego a tratar la muerte del macebo? Cierto es, que aquel que puso freno y boçal a los leones en el lago de Daniel, y embiò al horno de Babylonia vna elada, el mesmo templò el furor desatinado desta bestia, y la yra como vn fuego de su coraçon, para que la vengança se templasse: lo qual tambien parecio auer hecho en la carcel, donde le permi tio encerrar, atar y aprisionar, pero librole de la crueldad del carcelero, que todos sabemos quanto es su poder: hizole Dios manso de tal arte, que no solo no le injurio, antes le hizo sobre estante de todos los presos de su carcel: y auiédosele entre gado por malhechor y adultero, y adultero no como quiera, fino de vna casa noble y principal, ninguna cosa destas le turbo, ni espato, ni puso en cuydado, para tratarle con crueldad, folo se andauan enlazando las coronas destas passiones y trabajos, ayudado con particular fauor y gracia de Dios, el qual no queria que con la muerte se atajasse. Hasta aqui son palabras dei bienauenturado sant Iuan Chrysostomo.

8. Ambrosi. lib.de virginitate.

dug but

Daniel.3.

De donde parece la gran virtud y exceléte paciencia deste santo y casto macebo, que aunque (como sant Ambrosio dize) por si sola la castidad haze martyres, por los trabajos con q se guarda y desiende, aun domesticos y caseros: no solo padecio estos en tan violentas ocasiones este mancebo, pero tan encarecidas persecuciones de suera, no pudieron hazer que la per diesse, ni la paciencia con q los sustria, siendo tantos y ta extra ordinarios, semejates a los de sant Pablo, destierros, carceles, mazmorras, peligros de hermanos, no de religion sola, sino car nales. Tras esto la seruidumbre, los tribunales, perseguido de estraños, de insieles, de mugeres, de celosos, sin otro sauor que el de Dios en quien consiaua, y a quien seruia, en lo mejor de sus dias y tan a largos años. Verdaderamente es vn exemplo tan raro, que el solo podia confortar y esforçar al hom-

bre mas perseguido y afligido del mundo, si su historia es por menudo y con aten-

entor the electric of cion confiderada. I service le service de confiderada.

obandons as was to be become the DISCVR

### DISCURSO QUINTO DE LA

de Parimeia che Chiana, Lia. v.

Paciencia en los trabajos, a exemplo de los Apostoles y Martyres.



N O de los mas principales y mas eficaces exemplos y mas claros que el Señor dexo a los Christianos en su Iglesia, de paciencia, fueron los trabajos que los san tos Apostoles y martyres por su nombre padecieron, siendo como eran hombres como nosotros, y de naturaleza de carne

flaca como nosotros. Y de aqui nacio la razon porque la Iglesia nuestra madre celebra sus fiestas, que son sus memorias y martyrios, porque la tengamos dellos y de su paciencia, y procuremos imitarla, como dize fant Augustin, que to- Augus.ser. das las vezes que celebramos fiestas de los santos martyres, de tal arte esperemos de mano de Dios los beneficios temporales, que por la imitacion de los mesmos martyres merezcamos con ellos recebir los eternos. Porque aquellos se pueden dezir celebrar de veras las fiestas de los martyres, que siguen las pifadas de los mesmos martyres cuyas son: porque las folennidades de los martyres, no son otra cosa, que vnas amonestaciones y sermones de martyrios, para que no nos en fademos de imitar lo que gustamos d'celebrar. Hasta aqui son palabras de sant Augustin, semejantes a las que sant Chrysostomo dize al mesmo proposito en vn sermon de los martyres. Ninguno ay que ignore que las glorias y triumfos de los maryres se celebran de los pueblos de Dios con la frequé cia que se celebran : lo vno para que se les ofrezca la honra q se les deue: lo otro, para que con el fauor de Iesu Christo se nos muestren sus exemplos de virtud y paciencia:porque vien do con quanta honra se celebran, entendamos quanta gloria ganaron en los cielos, los que con tanta honra fon celebrados y honrados en la tierra: y q prouocados co este exemplo, có vgual virtud y semejate Fe y deuoció, podamos, có ayuda de Dios, vencer nuestros trabajos, y alcaçada la vitoria, triun far con los mesmos santos en el reyno de los cielos. El vno y ... el otro santo parece que tomaron elta consideració, de quien la tuno

s. Cor.

I.

Chryfort. ferm. de martyribus to. 3.

z.Cor.I.

la tuuo primero que ellos profundissima, que fue el Apostol fant Pablo, q de sus trabajos, no solo daua gracias a Dios por fer de su mano, y a el ta pronechosos, pero daualas por el pro uecho que de su paciencia y de su consuelo, que venian del cie lo, les cabia a los de Corinto, co quie a este proposito hablaua diziendoles, Bendito sea Dios y padre de nuestro Señor Iesu Christo, que nos embia el consuelo y paciencia en todas nuestras tribulaciones, sin dexar ninguna para que podamos con ella confolar y esforçar a todos los que estunieren puestos en aprieto con la mesma tribulacion con que Dies nos auisa. Por que assi como crecen las passiones en nosotros de Christo, assi crece por el mesmo Christo la consolacion. Porque ora te gamos tribulacion, es por vuestra dotrina y salud, si tenemos paciencia y consuelo, es por vuestra dotrina y salud : si somos amonestados, es por vuestro auiso y salud: porque todas estas cosas obran en los fieles la tolerancia y sufrimieto en los mes mos trabajos y passiones que nosotros padecentos, para que la firmeza de nuestra esperança se estienda a vosotros, sabien do que como soys compañeros nuestros en las passiones, lo sereys en las consolaciones. Hasta aqui son palabras del Apo Rol: De las quales se colige bien, quan grande es el consuelo y el fruto de paciencia que causa el poner los o jos de la consi deracion en los trabajos de los santos martyres, para padecer con ella los nuestros. Y a este proposito es aquello que se quenta en figura en el libro de los Machabeos, que mostrando al Elefante la sangre de las vuas y de las moras, cobraua animo y esfuerço. Aisi lo haze el Christiano, mostrandole la de los martyres.

z. Mar. 6.

Chryfost.

Y para dezir sumariamente quan graues sueron los trabajos que los Apostoles padecieron y los martyres, sera bien sa
ber lo que el bienauenturado sant Iuan Chrysostomo dize so
bre aquellas palabras del Apostol, que agora referimos, que
dezia a los Corintos: porque como las passiones de Christo
son abundantes en nosotros: assi lo son por sus meritos las
consolaciones. Sobre las quales dize sant Iuan Chrysostomo
vnas razones, con recelo de que causen escandalo en los oyen
tes: y es su conclusion, que de aqui se sigue que los Apostoles
y martyres padecieron mas passiones que el Redemptor. Las
palabras deste santo son estas a la letra: Porque no desmayassen los animos de los dicipulos con la exageración de los tra-

bajos y calamidades, les pone por contrapeso delante de los ojos la abundancia tambien de la consolacion: y assi los leuan ta el coraçon, no solo haziendo memoria de las consolaciones, mas tambien con la que haze de la persona de Christo, di ziendo, que sus assiciones son de Christo. Demanera que antes del mentar la consolacion, la tiene ya sacada y publicada de las mesmas afliciones. Que cosa ay mas noble (dize) que ver me a la parte con Christo en los trabajos, y padecerlos con su gracia? Que consuelo puede ygualarse a este? Y no solo có esto les pone animo y esfuerço, sino con aquella palabra, abundan. Porque no dixo, Assi como acaece tener trabajos y afliciones de Christo, &c. sino, assi como abundan. Dando a entender, que no padecian ellos folo lo que Christo padecio de tri bulaciones, fino mucho mas. No folo sufrimos, dize, las cosas que el padecio, sino muchas mas: Padecio vexaciones, persecu ciones, acotes, muerte. Pero nosotros mas padecemos: que an que no huuiera mas, bastaua para consuelo. Y no ay para que (dize este santo Doctor) tenga nadie esta sentencia por atreuida, ni temeraria: porque en otra parte dize el mesmo, Agora me alegro en mis afliciones, y suplo las cosas q faltan a las de Christo en mi carne. Y pues en esto no ay arrogancia ni atreuimiento, tapoco la ay aqui, como es cierto que ellos hizieron mas milagros que el mesmo Christo, como el lo dize por fant Iuan, El que en micreyere, hara mayores obras que Ioan. T. estas. Verdad es, que todo esto redunda en gloria del q obra en ellos : assi ellos sufrieron y padecieron mas que el : y assi mesmo todo se le deue agradecer a el:que los consuela y aper cibe para las calamidades que se les ofrecieren. Y de aqui es, que el mesmo Pablo, reparando en que auia dicho vna cosa muy grande, modero su palabra, diziendo: Assi por Christo abunda nuestra consolacion: dando al Señor las gracias, y refiriendo a el todo este negocio, y de ahi publicando la diuina bondad y benignidad: Porque no dixo, que a la tassa y medida de la afficion recebian la consolacion, sino sobrepuja la có folacion, para que en el mesmo tiépo de la pelea quepa la oca fion de otras coronas. Hasta aqui son las palabras del bienauenturado fant Iuan Chryfostomo. Y luego da las razones, de donde sale esta tan grande abundancia de consolacion.

En las quales palabras, guardado el rostro a las letras, dotrina, espiritu y santidad deste glorioso santo, me atreuo a

dezir

dezir que no le faltò razo de recelarse de alguna nota de atre uimientoiporque aunque en lo que es el tiempo que duro la passion del Senor, no excedio al de muchos martyres, porque dexadas las persecuciones, befas y calúnias de los Phariscos, y contando desde el tiempo desde donde dezimos que comen co la passion, q es desde la oracion del huerro, no duro veyn te y quatro horas cabales, como sea verdad que muchos martyres padeciessen muchos dias y meses, en carceles, mazmorras, acotes, y das y venidas a los tribunales, &c. Pero lo q el Señor padecio en estas pocas horas, fue tan terrible cada cosa por si, que ninguno, creo yo, que despues del, ni antes, lo aya padecido, ni aun pudiesse (durandoles la vida) padecerlo. Tambien podra, como da a entender sant Iuan Chrysostomo entender de la variedad de martyrios que ellos padecieron: pero poco adelante quedara claro, quando trataremos de la passion y tormentos del Señor en su propio discurso, y bolue Infra difc. remos a fant Iuan Chrysostomo. Agora solo sirua lo dicho. de que las penas y trabajos de los Apostoles y martyres fueron tantos y tan grandes, que vinieron a hazer que fant Iuan Chrysostomo hablasse dellos con este encarecimiento. S. Pablo para gloria de Dios cuenta los suyos, sus carceles, sus pere grinaciones, sus cadenas, sus peligros por mar y por tierra, peligros de ladrones, peligros de rios, peligros de falfos Chri frianos,&c. sin los interiores, la congoxa y cuydado de todas las Iglesias, el cuydado de los flacos y enfermos, &c. Demanera que dos generos de trabajos quenta de si S. Pablo, vnos corporales, como hambre, sed, ayunos, carceles, persecuciomerior pro nes: otros del alma, que son cuydados y congoxas de su ofivobis fra- cio en las mesmas cadenas, y al fin la muerte : la qual dize en otra parte, que cada dia padecia. Que dire de los de mas Apo stoles? Sant Bartolome dessollado viuo con tan terribles dolores; S. Pedro perfeguido, preso, encadenado, y al fin puesto en una cruz: Santiago con fus peregrinaciones, y fanto Tomas con las suyas: Sant Andres, &c. Que como dize sant Pablo de los santos del viejo testamento, El tiempo me faltaria

2, Cor. II.

tres.

Mucho menos me atreueria a dezir los tormentos y martyrios que los martyres padecieron, aun en general hablado,

si pensasse dezir lo menos que se y siento, de lo que estos santos amigos y ministros de Dios padecieron por su nombre,

pol'que

de mano de los tiranos.

porque aun todo lo que dellos esta escrito en las historias, es mucho menos que lo que fue:pero por cumplir con el intento deste discurso, dire algo: aunque como Eusebio dize, ninguno puede creer quan graues tormentos padecieron, sino los que los vieron padecer, porque mucho mas graues fueron, y mas terribles que los que se quentan. Rabiaua el mundo de yra y enojo contra ellos, y todo su estudio era echar la gente Christiana de si,y arrancarla del todo, como rebelde, supersti ciosa, sacrilega, encantadora, pestilencial y aborrecible 2 sus vdolos. Y porque esto era el gusto y contento de aquellos fal sos dioses, y de los principes de la tierra, de ahi nacia, que los gouernadores y magifirados, y toda la demas gente del vulgo, esso pensaua que era santo, y bueno, y honroso, el inuentar generos de ludibrios, vexaciones y tormentos, có que fatigar los. A ssi se lo auia el Señor profetizado a los Apostoles, Tie- Ioanis. po ha de venir, quando todo aquel que tratare vuestra muerte, piense que con esso sirue a Dios, y gana el cielo. Pues todo su cuydado (como el mesmo Eusebio dize) era inuentar nueuos generos de castigos contra ellos, y esse era tenido por bué juez el que mas nueuos, exquisitos y crueles los inuentana. La crueldad se exercitana en ellos sin castigo, a solo aluedrio del que queria matarlos, afligirlos, afrentarlos, atormentarlos: todo le era licito al que queria hazer en ellos fuertes y ensavos, y a qualquier hora podia prouar sus inuéciones en ellos: Esteera el cuydado que tenian los juezes principalmente, y deste se encarganan con diligencia, o darles la muerte,o com pelelles a sacrificar, y para elto se desnudauan de toda piedad y humano afecto, que la naturaleza auia en ellos puesto: y bueltos mas crueles que fieras, les pesaua que la naturaleza del hombre fuesse tan flaca que no pudiesse sufrir mas crueles y atroces tormentos sin morir: y por esso no tratauan de facarlos luego del mundo, con espadas, o con suegos, antes co vna piedad infernal y diabolica, sustentauan la dolorosa vida del martyr, para que con mas crueldad y tormento la perdiesse: porque primero los açotauan fuertemente, con palos, varas, riendas, escorpiones, plomadas, muy grande parte del dia, o de la noche, atados con correas, o colgados con fogas:tras esto los arauan el cuerpo con vnas de hierro, y les pa zauan con lancetas de azero agudas, quemauan estas llagas con hachas ardiendo, estropeauanlos con cuerdas fuertes y poleas, crupulo,

Ensebius 1ib. 8. hift. ecclefiafti

. 87 cetal # 3

y poleas, y con peynes de hierro los despedaçauan : tras estas crueldades para mas dolor les fregauan las llagas fangrientas con sal y vinagre: y al cabo los boluian a la carcel, para que co nalecidos començassen otros nueuos generos de martyrios, los quales entretanto inuentauan y aparejauan : A otros faca uan los ojos cruelmente, a otros co gran deshonra y fealdad, cortauan las narizes, a otros arrancauan las vnas, a otros cor tauan las manos, a otros los pies, a otros metian en grandes calderas o tinas de pez, refina y plomo derretido: y quando y2 se cansauan y faltauan todos estos crueles instrumetos, no fal taua la crueldad de los atormentadores: venian las cruzes, los fuegos, las bestias, las slechas, las espadas, a otros despeñanan, a otros quebrantauan las piernas, y otros generos de dolores y muertes, cansados, y no hartos de atormentar, como refiere el mesmo Eusebio. Deaqui nacia aquella diabolica inuencion de martyrio, q

Eufeb. ibi dem.

donde se hallauan dos arboles juntos, baxauan las puntas de dos ramas con gran violencia al fuelo, y atado a cada vna v na pierna del martyr, las tornauan a foltar en vn punto, y con la fuerça de la naturaleza, lleuaua cada vna su medio cuerpo, auentando las tripas y assaduras por los ayres : y no contentos con la crueldad contra los viuos, algunas vezes mas crueles se mostrauan contra los muertos, poniedo sus cuerpos (co Pfalm. 78. mo el Pfalmista se lo representa a Dios en vn Psalmo) por mã jar a las aues y a las bestias de la tierra ni escapana su castigol el que de noche o en secreto pensaua de enterrar alguno dellos, mouido por religion o piedad. De aqui se veyan por todo el mundo crudelissimos expectaculos, aniendo por todo el tantos muertos echados al capo, y en lo poblado, fin auer quie se atreuiesse a enterrar ninguno. Auia otro genero de tormen to que los martyres padecian, que a quien tenia tan firme sur coraçon con Dios, no era menos graue, el qual recebian de sus propios deudos y amigos, de sus queridas mugeres, d sus tier nos hijos, de sus padres, madres, hermanos, cunados, parietes, quando con muchas lagrimas y grandes aullidos fe llegauan a ellos, rogandoles que tuuiessen piedad dellos, de tantos niños por criar, de las mugeres desamparadas, de los padres viejos, que lo vno quedauan folos, y lo otro a grande peligro de paffar todos por aquella crueldad, de q con folo adorar los dioses podian librarlos: y que si despues tuuiessen desto algun escrupule,

crupulo, que todo se perdonaria por la penitencia, que conde cendiessen con los Emperadores, y con sus jue zes y adelantados, que facrificaffen a los dioses, que ellos recibian sobre si aquel pecado, que en esso se cometiesse. Pues que tormeto puede fer mas cruel, y que mayor priessa que esta, por vna parte ruegos, lagrimas y ternura, las mugeres llorando, los niños de ver llorar las madres, los viejos las lagrimas por las canas cor riendo: y por otra, penas intolerables? Esto es vna cifra de lo que breuemête y en general puede dezirse:lo qual parece qua do se lee vna historia particular de vn martyr, como vn Esteuan, Lorenço, y otros: especialmente quanto mas va el mundo estragadose, como parece en los crudelissimos martyrios, que los sieruos de Dios han padecido de los herejes y los que casi en nuestros tiempos padecieron aquellos bienauenturados monges de la Cartuxa, en el reyno de Inglaterra, y otros muchos de quien quenta la historia de aquel reyno, donde el Sanderus, demonio parece auer descubierto todas sus artes y herramien & Ribadetas que tiene y sabe, para afligir a los sieruos de Dios y defensores de sa Fe, como vee que queda poco tiempo para desahogar, si pudiesse su furia y mala volutad que a Dios y a sus fieruostiene.

padecian: porque no folo no fe mouian ni vacilauan por dichos ni lagrimas de sus deudos y amigos, ni temian amenazas, ni estimanan promessas, antes puestos los ojos enel cielo, y el coraçon en Dios, como vnas piedras fuertes y constantes, no querian oyr lo que del suelo se les dezia, sino lo que Iesu Christo a quien amauan, y por quie moria, auia enseñado: có siderado lo q el padecio por ellos, y la gloria q les estaua ade recado si padecian constate y valerosamete: nosolamete esto, sino que con gran alegria padecian: la qual heredaron de su buen padre Christo, y de la q le tuuo padeciedo sin culpa por los pecadores, con ser tan graues sus tormentos del hijo de Dios, que a los que passauan, pedia el Propheta en su nombre, que parassen y aduirtiessen, si auia dolor semejante a los q

el padecia:pero aquel amor infinito con que nos amo, y los pa decio, hazia apazibles y dulces los dolores: Y aduirtiendo esto los martyres, no solo con paciencia sufrian los suyos, fino con alegria y con esfuerço incomparable que el Redem-

La paciencia destos santos no parece que se puede tratar

por este nombre, sino por nombre de alegria y desseo con que

6.

Treno. 1.

tor les

Genes. 2. Ephes. 5.

Luc. 22.

Ifai. 33.

Hymnus Mirtyrum Cæduntur gladiis, &c. víque patientiã.

7.

tor les dexo y gano por su passion, trocando en ella su esfuer ço por nuestra flaqueza, que recibio en si: lo qual sue figurado en la costilla que del lado de Adam saco, para formar a Eua, pudiendo criarla de nada, y fi quifiera, de algo, como al hombre, no le faltara barro de que pudiera, pero quiso quitarle del lado la costilla. Y dize el santo Texto, que aquel vazio de donde la saco, llenò de carne en su lugar. Y dize sant Pablo, q està alli vn gran secreto y misterio cumplido en Christo y su Iglesia, porque significo, que el sueño que el segundo Adam durmio en la cruz, saco d' su lado nuestra fortaleza, significada por la costilla de huesso, y en lugar della, puso nuestra flaqueza, fignificada per la carne flaca. Y de aqui le vino al Señor el temor que en el huerto tuno, quando como haziendo el memento de la Missa, que otro dia ania de celebrar en el altar de la Cruz, se le representaron los trabajos q otro dia signiente auia de padecer, y del temor vino a sudar gotas de sangre. Y por otra parte los Apoitoles y martyres yuan, no folo co pa ciencia, sino co fortaleza y alegria a sus martyrios: en lo qual se les parecia lo que del trueque con su Senor les auia cabido: Porque assi como el Redemptor como oueja, dize el Pro feta, que se dexò lleuar a la muerte sin hablar palabra, assi los martyres: que es dezir, que morian con tanta paciencia y alegria, que con el mesmo semblante y alegria yuan a la muer te como al contento, assi como va la oueja có el mesmo al matadero que yua a la dehesa. Y assi como la oueja se vende barato para sustento de los pobres:assi Christo se dio con liberalidad para el de los pecadores: y los martyres por el configuiente, para seruir y dar contento a Christo pobre por noso tros, y a sus pobres de la Iglesia, comunicando con ellos las riquezas que les sobran para el tesoro de sus passiones: y esto es lo que dellos canta la Yglesia: Murieron a cuchillo a manera de ouejas:no fuena murmuracion ni quexa, fino con cora con callado, su alma prudente conserua la paciencia.

Para sentir mas este punto, por ser tan vtil para celebrar las siestas de los martyres, y sacar el fruto dellas: assicomo en la crueldad de los tormentos, he remitido al Christiano a las historias dellos, assi les remito en este punto de la paciencia y alegria con que padecieron. Esta es la grita que sant Lorenço dana a los que atizanan el suego de su martyrio: que aunque de otros martyres dize sant

Pable

Pablo que apaganon la fuerça del fuego, y rebotaron los filos Hebre. 11. de las espadas, &c. pero sant Lorenço no quiso el fuego sin fuerça ni apagado, fino dexarfe affar, y mandar que le boluieffen del otro lado, venciendo con fola paciencia el impetu de aquel brauo fuego. Esta es la miel que fant Esteuan hallaua en sus piedras:y este el temor de sant Ignacio, de que sus leones torrentis se tornasien mansos y amigos, como a Daniel y a otros martyres, y que reconociendo al fieruo de Dios, cerraffen sus bo- Dan. 6. cas, o baxasse el Angel a cerrarselas, encogiessen las vnas, y oluidassen su natural ferozidad. De aqui eran los requiebros del santo viejo sant Andres, con la Cruz en que auia de padecer, pareciendole muy hermofa, considerado las joyas que la auia hermofeado, que eran los fantissimos miembros de Iesu Chri lto, y rogar al pueblo que no impidiesse su martyrio : de aqui la alegria y desseo de los martyres presos, quando venia el dia de sacar a algunos a martyrizar, y la porfia santa, y los pleytos sobre quien saldria primero de los compañeros de sant Mauricio y de otros martyres, porque no se les despintasse ocasion tan desseada: assi lo pedia santa Prisca, alegando su no bleza, por la qual deuia ser preferida en el martyrio a los que no la tenian como ella. De aqui la respuesta del otro, que entre granissimos tormentos no se quexana, quando preguntada la causa, dixo, que era costumbre entre los Christianos el filencio quando oranan, y su oracion era requebrarse con Dios, y darle gracias por los tormentos. De aqui las niñas con valeroso esfuerço, mas que de capitanes, respondiendo con Christiano y santo denuedo a las preguntas y razones de los tiranos, menosprecianan sus amenazas y tormentos, por que tenian dentro de si la costilla del celestial y dinino Adam Iesu Christo, de que sue formada su esposa la Iglesia, y a trueque della auia puesto en el la flaqueza de su carne y sexo. Pues esto es el clarissimo exemplo que el mismo Redemtor nos dexò de paciencia, y alegria para el tiempo de nue-

stros trabajos. Pero para mas exageracion deste valor, es mucho de notar vna grandeza que se halla en estos bienauenturados santos q despues del Redéptor padeciero: y es la ventaja q hazé a los antiguos que por Dios y su ley padecieron, q como aquellos estaua hechos a recebir en premio de sus obras bienes tépora les, al fin colmadamente fueró en ellos restituydos, como fue el fanto

Lapides illi dulces fuerunt.

> a of dol a da na

sting sup

General

August.
Non amifit, sed præ
mist.
Chrys de
patientia
Iob.ho. 4.
fin.to 1.
August de
qq. vtriusque testa menti mix
tim. q.119.
fine.
Gene. 41.

el santo Iob, que recibio todo lo que auia perdido, doblado, y aun tambien los hijos, segun sant Augustin, que dize, que los primeros siete no los auia perdido, sino embiadolos adelante, donde para siempre los auia de gozar. De Tobias dize el mesino sant Augustin y sant Chrysostomo, que recibio dos premios de su paciencia, en esta vida y en la otra, porque le sa co y libro de la ceguedad del cuerpo, y le hizo rico, y despues se lleuo a su gloria: para que veamos quan bien sabe Dios pa gar lo que por el se padece y haze. Y de Ioseph quenta la sagrada historia, que despues de sus trabajos sue subido a tan alta cumbre de honra y riquezas: Pero los martyres no quifieron aca paga ninguna, con estar prometida, sino solo en la bienauenturança: y aun la principal que tenian por paga, era el mesmo padecer hasta la muerte, sin cosa que pareciesse inte resse, si era menos que el mismo Dios por quien padecian.

Pues quien no sale anergonçado y confuso deste discurso, viendo tal valor de vnos hombres de carne como nofotros, fin dechado de tatos exemplos como nofotros tenemos? Que es nuestra vida y nuestro pensamiento? que es nuestro Christianismo o nuestra religion? Quando hallamos a la noche, que ni hemos muerto ni agraniado a nadie, quando creemos firmemente lo que la yglesia nos enseña, y no nos acusa la cóciencia de pecado, pensamos que hemos hecho algo. En aquel tiempo no se prouaua con qualesquier obras la Fe, sino con la vida y la sangre, pudiendo Dios sin tanto riesgo saluar los ho bres, y acabar los tiranos, como començo a hazer de hecho en tiempo del Emperador Constantino, esso pudiera hazer en tiempo de Neron, y Caligula, y Trajano, y Domiciano, y de otros semejantes tiranos: no quiso, por no quitar a la yglesia tanta honra como de los triunfos de aquellos santos se le recrecio: y para que a gente tan flaca y tibia como los que ago ra viuimos quedassen tan viuos y eficaces exemplos de virtud

y paciencia, porque viendo en ellos la gracia de Dios, que leuantaua a tá alta cumbre nuestra slaqueza, los que pudiessen, los imitassen, y los que no, se admirassen y humillassen, viédo delante de tanto essuerço su tibieza y sloque xedad.

DISCVR-

#### Dels Precision Charletoner Ell. M. DISCURSO SEXTO DE LA PA-

ciencia en las aduerfidades,a exemplo de reselvation and shoot Lazaro pobre, allough to admit and



L Tiempo que llegana ya a tratar del cla rissimo exemplo que tenemos en la Madre de Dios, se me representò, que hazia no poco agranio a Lazaro mendigo, y a los que con su exemplo podran consolarse,o por mejor dezir, auergonçarse en sus trabajos, sino le hazia su discurso en este li

bro:pues la condicion de los demas no le falta a Lazaro, que es auersenos dado por dechado y exemplo de paciencia, como el santo lob y los demas : y que esto sea assi, asirmarlo fant Iuan Chry fostomo, y que para esse fin nos dexò el Señor Chrys. he. la parabola que de su fin y del Rico auariento trata: Porque 1. de Laza quando en alguna trifte aflició nos vieremos caydos, nos coso lemos, considerando quata ventaja nos hizo en sufrir, por mu cho que nos parezca lo que sufrimos. Demanera que fue puesto por Doctor, maestro y predicador de todo el mundo, para los que tunieren que padecer : y muestra clara su dotrina, en vencer a todos en grandeza de paciencia: y en insufribles tra bajos. Hasta aqui son palabras de sant Iuan Chrysostomo . Y aunque tan tarde se me ofrecio tratar del, no le mude lugar, antes le pongo en este, despues de los dichos, aunque parece puesto mas honrado, por voto del mesmo sant Iuan, que en la mesma homilia vienea dezir, que no se puede hallar otro q tantos y tan graues males aya padecido, con traer este santo fiempre al fanto Iob y a fant Pablo en la boca y en el tintero, que a penas ay homilia en que no salgan: y assi parece que lo sentia en la manera del dezir. No puede (dize) hallarse otro, no puede digo, digo que no puede, que parece que el santo Iob se le atrauessaua en los dientes, estoruandole el pronunciar esta sentencia tan general, y repitela diziendo, Digo que no podras hallar, ni nombrarme otro, que tales, tan pesados, y tantos males aya padecido: lo qual dize este santo con tanto encarecimiento, assi por ser ellos muchos y graucs, como por auerlos padecido el pobre rodos juntos:que es vna circuobnaun

T.

Lacente, o.

mendaciù.

Lu: 16.

stancia que hazia mas granes sus penas. Y para entender qua tas, quan graues, y quan juntas, digamos primero su historia, por ser menos comunmente sabida, que las passadas, como el Redemptor la quenta por fant Lucas : donde para declarar dos sentencias escuras que auía dicho, encomendando la limosna, de que mosauan los Phariseos, que eran auarietos, juz gando que el Señor, por ser pobre, como lo era y parecia, cargana la mano en alabar esta virtud por su interes. Y lo segun do por enseñarnos, como fant Iuan Chrysolto no dize, que quanto en el mundo passa, no es mas que vna farsa, o comedia, ni los personages del por mas pintados que sean, son mas que vnos farsantes, q vno representa persona de rico, otro de pobre:vno de fanto, otro de pecador : vno de Senor, otro de vassallo, y que hasta el dia del juyzio, o de la muerte, quando se desnudaran los vestidos de la comedia, no se conocera quie es cada vno, y entonces seran todos conocidos: y vera el mundo, que alguno que parecia fanto, no lo era, y assi el rico y el pobre, &c. como sant Pablo dize, que en el dia vitimo se descubriran los pensamientos de los coracones. Lo tercero pretende enseñarnos la mudança que ha de auer de las suertes de todos, con que responde a las marauillas de los santos y amigos suyos, cerca del tratamiéto de buenos y malos, y afsi mes mo a las perpetuas quexas de los pobres equando fe veen en esta vida tan mal tratados, a vista de los que sin merecerlo viuen en ella con mucha prosperidad. Les not impa sila il zo so

2.

Rom. s.

Iud. 9.

Aug. lib. 2. qq. Euange KI. Non omne quod fingi mus, menest, sed quã do id fingi mus, quod nihil figni ficat, tuceft

Dize pues el Redemptor, Erase vn hombre rico, y erase vn pobre mendigo. Antes que de aqui passemos, porque dezimos, Erase, que es vocablo con que se comiença las consejas, o fabulas, que las viejas suelen singir o contar, es necessario aueriguar breuemente, si este quento quel Senor aqui quenta, liorum, q. aya fido historia verdadera, o quento fingido; como algunas parabolas que para declarar alguna dotrina fuelen fingirfe, como la que en el libro de los Iuezes se dize, q fueró todos los arboles a la viña, higuera, &c. para q fuesse su rey. Y claro esta, dacium tuc que entonces no hablauan mas que agora los arboles, ni andauan, ni elegian Rey, ni se gouernauan por el : sino para declarar el mysterio, o dotrina que alli pretende : ni por esto es, ni puede dezirse mentira, aunque sea ficcion, y no aya passado ni pueda passar assi como se quenta: porque como S. Augustin dize, No todo lo que singimos es luego mencira, sino Mancia quando

quando lo que se finge no se encamina a alguna significacion: y porque el dize, que las parabolas de Christo no ay necessidad que sean verdaderas, quieren de ay colegir algunos, que fiente que no lo son. Por otra parte sant Ivan Damasceno dize lo contrario, que todas quantas Christo dixo son verdaderas historias, y trae por exemplo esta del rico y el pobre. Am bas estas dos sentencias no tiene probabilidad: solo tiene ver dad la de Damasceno en el exemplo que pone, que esta de q Dam, ser, hablamos fue verdadera, en que todos los Doctores conuiede his qui nen, excepto Teofilato sobre sant Lucas en aquel lugar: Assi in fide chie que la comun sentencia de todos, es que fue historia verdaderunt. ra:y lo son todas las que nombran las personas, lugares, o tie pos: Y esta es regla de sant Juan Chrysostomo donde dize, En las parabolas no se ha de nombrar o dezir los nombres. Y coformando Origenes con este su parecer dize, que forçosamen zaro in te nombro Moyses a lob en su libro quando le compuso, sopena que se pensara que era argumento, o historia fingida. Luego de aqui sale la diferencia entre parabola y verdadera Vide Marhistoria, que en la historia se suelen dezir los nombres, y en la tinum hyparabola fingida no:y de lo que es pura parabola entiendo vo potip. tib. a fant Augustin, sin que niegue esta dotrina de sant Iua Chry fostomo, segun la qual Teofilato parece auerse engañado en dezir que esta era ficcion: como tambien algunos Hebreos se engañaron en pensar lo mismo del libro de Iob. En esta parabola del rico Auariento pone el Euangelio el nombre del po bre. Eutimio pone tambien el del Rico diziendo, que por auer Euthimi. sido mal hombre no le pone el Euangelista, segun aquello del c.59. sup. Psalmo, No tomare en mi boca sus nombres para acordarme Psal. 15. dellos:y que por bueno y digno de amor, fue nombrado el po Nec mebre:pero que de mano en mano de la dotrina de los Hebreos, mor, & no mirados y distinguidos los tiempos, se halla que aquel rico se corum per llamana Nineusis, y el pobre, Lazaro, Esto es lo que Eutimio dize.

ho. de Laprincipio. Origines in leb. I.

Theophil.

Chryfo. I.

Luc. 16.

labia mea.

3.

Agora, supuesto que la historia es verdadera : dize assi el Euangelio: Erase vn rico, tan rico que vestia de purpura y olanda, y comia cada dia de vanquete. Y erase vn pobre que te nia por nobre Lazaro, q cada dia le hallaua echado a la puerta del rico,lleno de llagas, desseando matar su hambre de los mendrugos y migajas q caya de la mesa del rico, y ninguno se las daua; sucedio morir el pobre en esta pobreza, y sue lleuado

en ma-

en manos de los Angeles al seno de Abraham: murio tambien el rico y fue enterrado, y el alma en el infierno: Desde alli leuantando los ojos, vio a Abraha y a Lazaro, y començo a dar vozes llamando a Abraha: Padre Abraha embiame a Lazaro que moje mi lengua con su dedo, que me abraso en estas llamas. Respondio Abraham, Acordaos hijo que recebistes vuestros bienes en vuestra vida, y Lazaro por el semejate sus ma les:agora el se huelga, y vos soys atormentado: tras esso va veys que entre nosotros y vosotros ay esta hoya, o paredon, que estorua a que passe nadie de vna parte a otra. Replico el rico, Pues ruegote padre que le embies en casa de mi padre, porque tengo cinco hermanos,a quien predique y les de auifo, para que no vengan a este lugar de tormentos. Respondio Abraham, Alla tiene la escritura de Moysen, y predicadores, oygan sermones. El respondio, No padre Abraham, mejor ha ran penitencia si alguien fuere a ellos desta vida. Respondio Abraham, Si a Moyses y a los Profetas no oyen, aunque resucite vn muerto y lo vean, no creeran. Esta es la historia.

De la qual se saca, lo primero que este discurso pretende, quantas y quan graues cosas padecio este pobre, y quan juntas. Lo primero era gra pobreza, que es granissimo mal, qual lo conoce quien le ha padecido: mayormente quando la pobreza es de lo necessario para la vida: que la que es de lo superfluo para conferuar el fausto y vanidad del mundo, el la lla ma pobreza, que yo no. Este pobre la tenia tan grande, que au mendrugos y migajas que se perdian, como alli da a enteder, y nadie los codiciana ni guardana, no podia alcançar con defseos, ni con ruegos, ni con vozes. Lo segundo era enfermedad, no folo de llagas y dolores, de que el Euagelio dize, que eltaua lleno, fino de tanta flaqueza y enfermedad, que viniendo los perros a lamerle las llagas, llamados y combidados de la hediondez que dellas, como de cuerpo muerto salia (no para hazerle bien, sino como sant Chrysostomo dize, para hartar su hambre, sintiendo desto gran dolor, porque las lenguas de los perros y sus golpes, se le despertauan en aquellas flagas enconadas: y es de creer, que no con folo lamer se contentauan) no tenia salud ni fuerça para auentarlos de si. Cada trabajo destos dos por si, y sin el otro, es tan intolerable, q seria ambos juntos? Porque por la experiencia vemos que por pobre que vno sea, si tiene salud, ya passa su trabajo con algun confuelo: esm no

Vide Sor.

consuelo: y assi mesmo quando vno esta enfermo, por mucho que lo este, como no aya pobreza, passa con buen servicio, regalos, medico docto, medicinas, el busete lleno de olores, aguas, ramilletes, la fuente, la buena cama, las muchas visitas, que no le faltan al rico, y otras muchas cosas, que alivia mucho el rigor de la enfermedad: pero quando estas dos se juntan, pobreza y enfermedad, cada vna dellas haze mayor dolor y herida en el alma. Pues de aqui se comience a sentir la gravedad de los trabajos de Lazaro, por ser juntos: pues estos dos primeros tanto se ayudavan para su tormento. Passando adelante, ya podria ser estar vno enfermo, y tan pobre, que no tuviesse de su cosecha ni hazienda con que curarse, o passar, o aliviar su enfermedad: pero tendido en la calle, o en otro lugar publico, en aquel suelo, podria ser remediado con savor, o

limosna de los que le viessen, mouidos a compassion.

Este sue el tercer trabajo deste pobre, que haze insufribles los demas, ver que de su miseria nadie tenia compassion, ni le socorria, aun con lo que se auia de echar al muladar, y estado a la puerta por do passauan, que no les auia de costar trabajo el lleuarfelo a fu casa: a lo qual se añadia ser a la puerra del rico tan prospero, que si fuera en vn desierto donde le sucediera la enfermedad, o la hambre, no fintiera tanta pena, como nos acaece en vn camino o desierto, quado a todos falta el mantenimiento en vna venta, o en la mar quando falta el mesmo,o agua para beuer, que la comun necessidad, aunque a folas se padezca, se passa con alegria, alomenos sin mucho disgusto, antes se passa tiempo, en pensar como se contara despues a los amigos: Pero no assi, quando falta en lugar abundante, mayormente si ay gete que pueda facilmente socorrer, y no quiere. De donde los Santos y los Theologos coligen q alomenos antes del juyzio, como fant Augustin aduierte, los condenados en el infierno, para mas tormento suyo veen (como es alli possible) la gloria de los bienauenturados : porque cotejada con sus penas, salen estas mas intolerables. Assi parece tenerlo fant Gregorio. Y al reues veran los bienauenturados las penas de los condenados, para mas gloria: y comparalo a las colores contrarias, puestas vna a par de otra, que falen mas. Lo mesmo dize sant Iuan Chrysostomo, y pone exemplo del hambriento, que le apartan de la mesa, y dize, q por esso puso Dios a Adam en frente del Paray so, para labrar la tier-DS

Aug. apud magistrü senten, d. 50 lib. 4. Greg. ho. 40 in Luc. Chry.epis. ad Cyriacum Episcopü to.5. Vide Sot. 4.d.50. c. vltimo.

6.

la tierra. Esto entiende este santo del mismo dia del juyzio. Y los que menos dizen es, que la memoria de lo que alli vieren les durara para siempre para su tormento: y que por esso puso al rico en el infierno, en frente y a vista de Lazaro, y Abraha, paraque pidiendo la gota de agua, viesse a Lazaro en holgança, para mas pena y tormento. Y aun los Poetas fingen a Tantalo junto a las frutas y las aguas frescas, sin poder gozar vno ni otro, para fignificar los tormetos de su infierno, qual ellos lo alcaçauan. Al fin o por vista, o reuelació, o memoria ellos lo veen para mayor tormento suyo. Tal era la necessidad y aflicion deste pobre,a la puerta de vn hombre rico, a vista de tãtos criados, de los quales ninguno le focorria, ninguno le cófolaua, ninguno si quiera le miraua, ni echaua de ver su necessidad para remediarla, mayormente donde tanta abundancia se despreciaua. Fuera desto le daua nueua pena que aquella riqueza cayesse en aquel hombre de malas costumbres, viendo tales y tan buenas el las suyas que sin arrogancia ni soberuia podia hazer esta comparacion. Y por otra parte tan diferentes de los meritos las suertes de cada vno, que viniendo el otro en summo contento y riqueza, viuiesse el en extrema miseria y necessidad, donde auia tanta impiedad, tanta inhumanidad:y como S. Iua Chryfostomo la llama, tata desuerguença, que estando a la puerta por donde el rico passana, no hiziesse caso de su necessidad, mas q si fuera vna piedra, o traydo alli para ser testimonio de su demasia y superfluydad. Qual estaua aquel santo mendigo, y que afligido, viendo passar junto a si tantos criados que entrauan y salian, subian y descendian, tanto ruydo, tantos truanes y lisonjeros, tantos combidados, maestresalas, pages, tantos hartos, embriagados, tatos deshonestos, burladores, saltadores, musicos, tantos picaros, y moços de cozina y de cauallos, y otra gente perdida, q fuele llegarse a semejantes casas rebentando de hartos, y dandose con las fobras de la comida : ahogandose el pobre en el puerto, y secandose de sed apar de la fuente.

Tras esto tenia otra afficion, o por dezir mejor, salta de va aliuio, que suelen tener otros affigidos, que solo el lo era en aquel genero de aduersidad, que no auía otro pobre como el, con cuya afficion se consolasse, ni auía passado antes otro L2-zaro como el con quien los que agora padecemos nos consolamos y esforçamos a padecer, y aun nos consundimos oyen-

do su

do su hystoria) ni ninguno de los martyres, ni auia padecido Iesu Christo, que todo lo anubla quanto padecemos, puesto delante de lo menos que el padecio: pero el ni nueva ni hyltoria no tuuo de quien tal co.no el vuiesse padecido, con quien se consolasse: que es vn genero de desconsuelo, o necessidad, con que no solo se nota su trabajo deste pobre, pero el del fanto Iob, como en su discurso se dixo, y aun puede aduertirse en todos los que començaró a padecer. Y sobre todas estas cosas juntas, se parecio en otra con Iob, que alli del se dixo, q es padecer en la honra y estimacion (como sant Chrysostomo aduierte) que es vna cosa harto trifte : porque en aquel tiempo no juzganan ni estimana mas a los hombres de quanto los veyan prosperos, o affigidos con aduersidades: la qual opinion vulgar, aun en estos tiempos no esta acabada de extirpar. Como los amigos de Iob le fatigauan, especialmente Eliphaz, Iob. 20. cuyas razones y argumentos se encaminauan a conuencerie, que porque era malo padecia todos aquellos trabajos, lo qual no era el menor que el padecia, como alli se dixo. Y lo mesmo le acaecio a fant Pablo, quando le mordio la viuora, que dixeron los barbaros, este escapo de la tormenta y la justicia de Dios no le dexo viuir. Que como atras queda dicho, es vna cosa que suele assigir mucho al que padece, por humilde que fea.

Estas son las aduersidades, sin otras muchas que padecio jutas este pobre Lazaro. No es muy dificultoso de aueriguar Lib. hoc filas padecio con paciencia, pues del Texto del Euangelio se disc. r. colige, donde dize, que murio tambien el pobre, y fue lleuado al seno de Abraham, que es al lugar donde Abraham estaua, donde se recogia y abrigauan los amigos de Dios,a esperar o por la muerte del Saluador en la Cruz se abriessen las puertas de los cielos, donde auian de viuir para siempre. Y no es sin mysterio el dezir, q los Angeles, y muchos, le lleuassen, porq aunque el alma no tiene pefo, y el Angel es de tatas fuerças, q vno solo muene todos los cielos, asude al aplauso que hazen los que miran al vencedor en qualquiera pelea, especialmente los citudiantes en las vniuersidades, que todos lleuan en pe- Marth.4. fo al nueuo Cathedratico: y assi los Augeles (que como de la 1. Cor. 4. pelea del Señor en el desierto, y de las del Apostol sabemos, assisten a nuestras peleas) viendo vencedor al pobre Lazaro, le lleuauan en palmas al lugar de los vencedo res, celebrando

Spectacula factifumus mudo, An gelis, &c.

ciencia

Bafilius. Cur tu abundas, ille vero men dieat , nisi vt tu bonæ dispensationis premia confe quaris, ille vero patie tia præmiis coronetur?

8.

. A. 100 a

aA coldm

gelisset.

brando su vencimiento. O son semejantes a los Indios, que despues gvn Español desembarca, acabada su trabajosa nauegacion, le lleuan en ombros a gozar de aquella tierra, que comparada con el trabajo passado, es vn Parayso. Assi hazen los Angeles, despues que el justo ha acabado las tempestades, y peligros desta miserable vida, sino tiene que purgar en el Purgatorio, como este no tenia, por auerle tenido, en esta vida tan riguroso, y por la gran paciencia con que sufrio sus trabajos, como da a entender sant Basilio, quando dize, que por esso repartio Dios a vnos la abundancia, a otros la pobreza, paraque el rico gane el cielo có la buena dispensacion, y el pobre con la paciencia. Con attentio in mant pari on og

Agora veamos, sabida en breue la historia y los contentos de ambos, que ambos los tuniero, aunque no juntos, y las necessidades de ambos, que el vno desseaua vna migaja de pan, y no la alcanço, y el otro vna gota de agua, y no la alcanço: el rico harto y abundante, y el pobre despues abrigado en el seno del que buscaua los pobres por los caminos: Dime agora qual de las dos fuertes quifieras mas, fi te dieran a escoger? la del rico o la del pobre? No se que responderas. Yo alomenos mas quisiera estar arrojado en aquel suelo con el pobie, desfeando las migajas, y careciendo dellas con toda su lepra y enfermedad, maltratado de la inhumanidad de aquella gente, que no a la mesa con la abastança del rico. Que le aprouecho a este su purpura, sus olandas, sus banquetes, sus criados, sus muficas, sus burladores, sus lisonjeros, sus cauallos, sus cozineros y despenseros y mayordomos? y al pobre Lazaro, que le dano la falta de todo esto? hasta faltarle el sustento, cama, y falud? Creo que aura pocos tan ciegos y enemigos de su alma que no sean de mi parecer. Y pues escogieras hermano tanto mal a trueque de tanto bien, contentate hermano, y alaba al Senor que premiò su paciencia, por auerte dado tan ligera ocasion como tú trabajo, y tanto fanor para tenerla. Y quando por obra del demonio, de las purpuras, coronas, tyaras, riquezas y contentos y deleytes te tomare codicia, pon los ojos en este miserable rico, y en el paradero adonde por estas cosas aporto, y con la buena eleccion que agora destas dos fuertes haziamos, abraçate con tus trabajos, paraque con los buenos temas (como sant Gregorio dize) de qualquier prosperidad que te venga: y poniendo al pobre Lazaro, con su paciencia

ciencia y premio della, delante de los ojos, te conortes y confueles en qualquiera aduersidad, por grande y intolerable que te parezca, pues padeciendo lo que della te cupiere, con el fufrimiento que el padecio, gozaras al cabo de la gloria y descanfo, de que el para siempre goza. Amen.

## DISCURSO SEPTIMO DE LA

Paciencia en los trabajos, a exemplo de la -mor to no sus tuel Madre de Dios.



VNQVE en este quinto libro donde se trata de solos los exemplos de paciencia, no propufimos de tratar de todos los que lo podian ser, que son infinitos y admirables, fino folo de aquellos que especial y señaladamete nos señalo Dios por dechado de la que auiamos de tener en nueftros

trabajos, para estudiar de imitarla: no viene fuera de propofito tratar de la que en los suyos tuuo la madre de Dios, pues no folo en esta virtud, pero en todas las demas, nos fue dada por especial exemplo y dechado, pues despues de su precioso hijo, que fue el medio y fuente de todas ellas, ninguno las ha tenido tan grandes y perfectas, que con las suyas puedan con muchas leguas compararse. Y en este sentido canta la Iglesia quando en su fiesta pone aquel verso del Psalmo : Sus funda - Psal.26. mentos estan en los mas altos montes. Que a este proposito quiere dezir, que lo que es menos de virtud en la Virgen, excede en perfecion a lo mas alto de los otros fantos : lo qual parecera claro, discurriédo por todas las virtudes. Porque en comparacion de su humildad, la nuestra parece sobernia : y si es verdad que a la medida de la humildad y charidad sube la bienauenturança, o baxa, como parece en Christo, de quien dize sant Pablo, que por auerse humillado hasta la muerte de Cruz, fue ensalçado, y recibio honra y nombre sobre todo nombre; y la Iglesia nos dize, que la madre de Dios es bienauenturada sobre toda criatura pura, señal es que la humildad fue sobre toda pura criatura, y assi podriamos discurrir en todas las demas virtudes, si todas vinieran aqui a proposito. Y porque

Y porque no vienen sino sola la paciecia, de sola ella se ha de tratar, que por ser la mayor q en el mudo se ha visto, despues de la del Redemptor, se deue tener legitimamete por decha-

do, de los que della en sus trabajos tienen necessidad.

2. cante

Luc.z.

Luc. I.

•

Gen. 44.

Los desta señora fueran de todo punto increybles, si la Fe no nos los dixera, y tan continuos y perpetuos, que toda su vida se puede llamar vn perpetuo trabajo y dolor: porque dexados a parte los que no fabemos por reuelacion, fino folo barruntamos, y facamos por los demas, que fon los de antes de casada, y del tiempo que nos callan los Euangelistas de la vida del Señor, desde que de doze años disputaua en el templo con los Doctores, hasta que sue bautizado en el Iordan, que tampoco sabemos de la de su fanta madre : lo demas que de su vida sabemos, todo sue trabajos grauissimos, y tan ordinarios, que vnos a otros fe alcançauan, y algunos nunca cefsauan. Porque començando de la salutacion del Angel, alli padecio gran turbacion, assi en verse faludar con tanta cortesia, lo qual procedia de su profunda humildad, pues donde la ay verdadera, son tan insufribles las alabanças, como en el soberuio los desprecios, y mucho mas. Fuera de esso antes que alcançasse el mysterio de su entereza, que auia de tener despues del parto, le daua increyble pena y sobresalto el pensar si ania de perder su limpia virginidad, aun con tan alto y auentajado interesse, como era quedar madre de Dios. Despues desto, quien podra encarecer la afrenta en que se vio todo el tiempo, hasta que el Angel vino a desenganar a su esposo, de verse prenada delante de su presencia del santo Ioseph, que sabia clara y enidentemente que no era, suyo el prefado, que fue menester ser el tan santo como era paraque ella no le fuesse acusada de adulterio, solo por no descubrir el secreto de la encarnacion del hijo de Dios, hasta el tiempo que fuesse Dios seruido de descubrirlo: pero entretanto piense cada vno en que afrenta se veria, viendo que aunque no auia culpa, era euidente el hecho, y tan raro, que nunca vuo, ni ha de auer otro, al qual por fanto y bien intencionado que fuesse su esposo, pudiesse pensar que podia ser semejante. No se yo trabajo como este, ni se halla escrito en hystorias sagradas ni profanas: solo tiene con el alguna semejança ( y quiça se la puso el Espiritu Santo para figurar el de la Virgen) el de Benjamin, quando los ministros y criados de Loseph, despues

del buen tratamiento que auia hecho a sus hermanos, sueron a bozes tras ellos al falir de la ciudad, diziendo, que mal pago auian dado al gouernador por su buen tratamiento, pues le lleuauan fu taça en que folia el adiuinar, hurtada. Ellos agraniados de que de gente tan honrada y de buenos padres fe pensasse cosa tal, alegremente se desnudaron, y ofrecieron los costales de trigo, para que en todo su hato se buscasse la taça, confintiendo en que aquel, en cuyo poder se hallasse fuesse por ello muerto, y todos ellos allende de esso esclavos del gouernador. Tan seguros estanan que ninguno se hallaria en tal cosa culpado. Llegando puesa desemboluer la carga de Benjamin, y hallada la taça dentro, quien podra dezir la verguença, y la pena y turbacion del pobre moço que veya la enidécia del hecho, aunque tambien la tenia de su inocencia? y quien podra encarecer la confusion de los hermanos quando parecieron delante de Ioseph, sabiendo que no tenian culpa, y por otra parte se veyan conuencidos? Pues deste genero era la pena de la Virgen con su preñado delante de su Ioseph, que aunque tenia de su limpieza, sidelidad y innocencia euidencia clara, la tenia tambien su esposo del presado, y de no fer de su cama, pues nunca la tuuo con ella comun. Pero aunque aquel caso de Benjamin se parece algo con este, y creo que le figuro:pero consideradas las personas y el caso, mayor fue sin comparacion la turbacion que la Virgen tuno, aunque con tanta prudencia y silencio, como el Texto fignifica.

Pues llegado el tiempo del parto, no se puede dezir la pobreza con que pario en vn vil establo, en casa agena, en lugar estraño, sin criadas, sin cama, sin suego, sin seruicio, sin regalo ninguno. Que dire de quando la manda salir de su casa, tierra y parientes, y caminar a Egypto? Salen de noche en inuierno, por desiertos, caminos arenosos, que apenas passauan Camellos por ellos, acópañada con folo su esposo vna donzella tan tierna. Y puesta alla q vida seria la suya seys años entre barbaros, crueles idolatras? Y fi S. Pablo se deshazia quando lle- Actor. 17. go a Atenas, viendo quitar a Dios la honra que se le deuia, y darla a palos y piedras: que haria la Virgen con mas conocimiento y amor de Dios que S. Pablo? Ganaua la Virgen la comida a puro trabajo, có la mayor pobreza que jamas se peso: lo qual parece algo en que la mandan falir al destierro de fu

cafa

casa antes que amanezca, y assi lo hizo: y es alguna señal del poco axuar que en ella tenia de que disponer, y menos rayzes y possessiones: que quando del Reyno de Granada mandaron falir los moriscos, con ser gente tan pobre, les dauan tres o quatro dias de termino para vender vna olla y quatro platos y vn cenacho: menos alhaja seria la de la Virgen, pues tan facilmente y tan presto la mandan salir, aunque esso que auria dexo ella con prestissima voluntad, que como ni ello denia de ser tanto que se notasse la breuedad de la huyda, assi aunque fueramucho, no reparara ella fino en folo obedecer. Pues defpues de buelta, confiderala quando pierde a su hijo, las anfias v dolores que padecio, hasta que lo hallo, y de alli adelante con que trabajo le criana, con quanta necessidad ? como sentiria ver al que todo lo viste, las carnezitas de fuera, como le seruia, los temores de perderle, los caminos que anduno a pie esta tierna donzella, siguiendo a su hijo por caminos, por ciudades, por villas y castillos de dia y de noche, do quiera q pre dicaua. Que diremos de las congoxas y cuydados, mayormente entre tantas cotradiciones y assechanças, tanta ingratitud de los que recebian falud, y otros beneficios de sus manos. Y desde que Simeon le dixo en el templo aquellas palabras, que vna espada de dolor auia de atrauessar su santa anima, siepre la tuuo atrauessada, andando con perpetuo temor de lo que sucedio, fuera de q ella lo tenia por reuelació y por relació de su santissimo hijo, y ella sabia que su encarnacion auia sido para padecer tormétos, y derramar sangre, y sufrir oprobrios y muerte para Redempcion del linage humano. Sabiendolo tambien por la ordinaria y atenta licion, y por boca de su hijo:el qual no menos que a sus discipulos les abrio su sentido, para entender las Escrituras: a ellos dixo muchas vezes su passion, antes de padecerla, y ella meditaua en ella, como en cosa que a su hijo agradaua que se pensasse, y traya el siempre en su pensamiento, de donde dezia, que andaua apretado, y congoxado, hasta ponerla por la obra, de que a ella le nacia por vna parte gran admiracion, y por otra gran amor. Considerada la magestad de Dios, y la vileza de los hombres, la fealdad y grauedad del pecado, la aspereza de las penas, el grã beneficio, y la gran ingratitud, pero el dolor era acerbissimo cada vez que miraua o trataua aquellas manezitas, que auian de ser traspassadas con clauos, aquella santa c abeça, donde encerro

Luc. 4.

encerro Dios los thesoros de su sabiduria, q auia de ser barrenada con espinas, las espalditas, que auian de ser, hasta descubrir los huessos, cruelmente açotadas, y assi de todos los de-

mas miembros del santo cuerpezito que emboluia.

Demanera que lo que al cabo auia de padecer, con su continua consideracion, lo tenia siempre presente, que es vno de los grandes tormentos q Christo padecio, quando en el huer- Luc. 22. to se le representaron los suyos: y tal dizen los Doctores, que le tienen los condenados con el pensamiento de lo que en la eternidad les queda de padecer. Pues viniendo a los açotes q su hijo recibio, y a la corona de espinas, y a los demas tormetos y afrentas de aquella noche, no ay lengua humana q llegue a poder dezir lo menos que ay que ponderar, porque si es verdad lo que Simon Metaphraste dize, que se hallo esta Sefiora presente a los crueles açotes de su hijo (como es muy possible y facil de creerse semejante crueldad de los verdugos, que tan fiera la vsaron en el numero de los açotes, y su furia contra vn innocente Cordero) que lengua ay que acierte a contar, ni dezir lo que la madre sentiria, en ver los crueles verdugos, remudados y cansados, antes q hartos, de atormentar a vn hijo que ella tanto amaua? delante de sus ojos, desnudo, y amarrado, callando su boca, sin quexarse, y al cabo tendido en aquel suelo despedaçado. Porq si en la ley se man- Deut.25. daua que los açotes del malhechor no llegaffen a quarenta, y da la razon, porque no quedasse alli aquel hombre, que era su hermano de los castigadores, despedaçado deláte de sus ojos, y assi dize sant Pablo, que cinco vezes se executo en su perso- 2. Cor. 11. na: pues si este temor muestra la ley de solos quarenta açotes, quinquies que tal quedaria este innocentissimo y tierno mancebo, con quadragemas de cinco mil, dados con tanta crueldad? Verdaderamente nas vnanies cosa que agota todo humano entendimiento. Pero quando mus, &c. el dicho del Metaphraste no sea cierto, bien sabia esta Señora los tormentos que su hijo auia de padecer esta noche, porque demas de otros caminos por donde lo tenia fabido, lo auía oydo muchas vezes de la mesma boca de su hijo, quando a sus discipulos dezia, especialmente en el Sermon de la Cena, en el qual segun el mesmo Metaphraste dize, se hallo ella pre- Vide Sufente, aunque no a la mesma Cena, y en parte le era mas pe- riu de asnoso pensarlo con tanto dolor, y no poderse hallar presente: sump. Vir. porque aunque dize el refran, que ojos que no veen, coraçon

Bernard. Serm.5. de festo om . nium fanctorum. Vulgo dicitur quod oculus non videt, cor non dolet Ifai. 33. Attritusest propter fcelera no Ara.

crueldad de los animos, que los Phariseos tenian embrauecidos contra su hijo, y la mansedumbre, y gana con q el se ofrecia a los tormentos, no es mucho que ella entendiesse y temiesse que serian tan grandes, como ellos sueron: demanera q aqui no tuuiesse lugar aquel refran, mayormente que con su buen entendimiento, y mediante las reuelaciones que tenia del cielo, y con la continua licion de las fantas Escrituras, sabia la rabia, que en su hijo auian de executar los enemigos, y que aquella no podia faltar, hasta dezir Esayas, que el padre eterno por manos de aquella gente cruel le auia de moler y desmenuzar.

5.

Y si por ventura esta consideracion de los trabajos de su hijo, le fue, o auia de ser ocasion del aliuio que naturalmente tienen los hombres que estan prenenidos de lo que les ha de acaecer, y assi no tendria tato sobresalto al tiempo q le viesse falir acotado, y afligido, con ojeras, sin color, las barbas mesadas, y lleno de cardenales, de los palos, bofetadas y torniscones : alomenos seria doblado el dolor y tormento de su alma, quando le viesse salir coronado, con aquella cruel inuencion de corona de espinas, para el qual dolor, ni con escritura que sepamos, ni con historias, ni con costumbre de la mas cruel y barbara gente del mundo, y mas enemiga del linage humano, pudo estar muy preuenida, porque ni en imaginacion de ningun tyrano se lee, ni cree auer caydo. Y assi entiendo q quando la vio, el dolor fue tan repentino, tan grande y desmesurado, que le atrauesso el coraçon, y se le tuuo apretado todo el dia hasta que su hijo espiro. Porque como sus dolores corrian a las parejas con los de su hijo, quanto al tiempo que duraua, aunque no eran todos yguales, porque passado el acote poco despues, se acabaua el rigor de su dolor, aunque el siguiente le refrescana la bosetada, luego se acabana, anno otra le seguia; y assi mesmo los palos, o durana poco el dolor dellos, o yuase remitiedo, desuerte que aunque ningun tiempo ni punto del, estuno sin muchos y muy graues dolores, que causaua los golpes, heridas y llagas que a priessa recebia : pero la corona como perseuerana en su santissimo celebro, dividiedo la carne, tocando en el huesfo, despegando el nierdo, y no dexado cerrar los agujeros, ni dando lugar a que la naturaleza los cerrasse, siempre consernana aquel primer dolor, creciendo cada

vez que la fanta cabeça, con palos, o cañas era herida, o requerida la corona y apretada, porque no se cayesse della : Y assi este dolor como fue continuo y sin cessar en el Redemptor, assi lo sue en su santa Madre, hasta que con su muerte se troco con los demas dolores : y hasta la Resurrection, q todos los que eran de passion se acabaron del todo, &c.

#### ¶. S. Segundo de los dolores de la Virgen en todo el Viernes de la Cruz.

Ola la Virgen pudiera bien contar lo que padecio el Viernes de la passion: en el qual aunque se podia presumir que se hallo a todas las cosas, y no falta quien lo afirma, que le vio con todo el pueblo, quando Pilato fe le enseño y dixo, Ecce homo, y tal que el mesmo Pilato le te- Ioan.19. nia compassion, y oyo la grita y bozeria de aquella canalla, incitada de aquella gente hypocrita, y que vio alli la Cruz aparejada, y aun cargarla sobre los tiernos ombros de su hijo, pero vo entiendo que quando el Redemptor falio del cenaculo para mas no boluer, ella se fue a su casa y el se despidio alli para yr a padecer. Quando salieron al huerto (y el se lo diria) quales ferian las lagrimas de aquellos vitimos abraços, quando para vna partida tan amarga se despedia de vn hijo tan bueno, solo, y su descanso, con quien sucra del amor natural y el infuso, auia viuido y adquirido otro por espacio Ican. II. de treynta y tres años, representandosele lo que aquel dia 1. Reg. 22. ania de padecer. Pues el no se apartaria fin lagrimas, el que Tob. 5. lloro con Marta y Maria. Mucho sentimiento sue el de Iona- Matth. 22. tas quando de Dauid se aparto, y la muger de Tobias a la partida de su hijo, y las madres de los niños innocentes, quado para matarlos, se los quitauan de sus braços: quanto mavor seria el de esta Señora a la partida de tal hijo y para padecer, quantas vezes, y con quata mas razo diria la Virgé con lagrimas y folloços lo q Dauid dezia del mal hijo Absalon: Quie me diera, hijo mio, q muriera yo por ti, paraq tu viuieras, y no viera yo tu muerte? Qual quedaria esta Señora con soledad de tal hijo. Muchos Christianos a cabo de tantos 2. Reg. 18, años con grandes afectos de admiración, trifteza, cópaísion y

6.

amor, rompen las telas del coraçon con este pensamiento, quanto mas quedando su madre esperando la nueua de lo que entonces se hazia, y ella sabia? que (aunque la Escritura lo calla aqui) muchos fantos dizen que por mensajeros sabia muy a menudo quanto se hazia. Mientras oraua, estaua cada Credo con nueuos fobresaltos, venian sant Iuan y otros huyendo. Considera tu agora su coraçon cada vez que llamauan a la puerta, hasta la hora de Sexta, vnos le dezian la negacion de S. Pedro, otros la bofetada, otros los açotes, faliuas, y burlas, toda la noche en casa de Cayphas, otros la sentencia, otros las fogas con que le lleuauan de Cayphas a Pilato, otros a Iudas ahorcado, otros la vestidura blanca con que sue remitido de Herodes, otros la peticion de Barrabas para la vida, y al Senor para la muerte, otros los fegundos açotes y espinas, otros cubierto de sangre, saliuas, poluo, purpura, cana, atadas las manos, y que assi ania salido delante del pueblo do no se esperaua mas que la sentencia de muerte. Qual estaua el coraçó que tantos cuchillos partian quantos mensajeros venian? Con solos quatro rompio Iob sus vestiduras, esta Virgen ninguna cosa de estas hizo.

Iob. 1.

7.

Oyda la sentencia que se auia pronunciado, sue esta Senora a mas andar al lugar de la justicia, procurando primero verle paffar desde algun lugar alto, desde donde vio : lo primero los ministros con escaleras, martillos, clauos, sogas, y con otros instrumentos, que con mucha priessa yuan delante, tras ellos gran tropel de gente, con mucha priessa a tomar lugar, como suele hazerse, vnos riendo, otros gritando, otros mofando: tras ellos, el esquadron de foldados, y en medio dellos dos ladrones, atados con fogas, y junto a ellos su Hijo Iesus arrodillando con el peso de vna grande Cruz, herido de los ministros cruelmente, sacado de passo con sogas, y con golpes, con pies, con punadas, con palos, con correas, mouiendole con empujones de vna parte a otra, y no pocas vezes cava en tierra, el rostro enconado, cubierto de saliuas, de sangre, y de poluo. Las manos y los pies, no descubrian otra cosa sino sangre, o carne sangrienta, la corona de espinas barrenaua la cabeça, y le cubria el rostro. La Virgen, quando le vio assi, dixo : Este es mi Hijo Iesus y mi Dios? La tunica conozco, el rostro no le veo, y otras palabras como estas. Al Hijo aun vendo assi, no se le escondio la madre.

madre, q aunque por la distacia no podian hablarse, có la vista se consolauan dulcemente. Passando la gente adelante, seguia atras la Virgé con las otras mugeres, contemplando las gotas de sangre, q del cuerpo de su hijo avia corrido. Y aunq se era de gran consuelo, oyr la boz de su hijo pero gran temblor le causo oyr le hablar, consolando las mugeres pero mucho mas, quando acabandolas de hablar, acudieron los ministros con nueuos empellones, pareciendoles que se detenia lo

que tanto desseauan, como era ponerlo en la Cruz.

Pues llegados al monte, vistos los amargos instrumentos de su muerte, sue tanta la gente que cargo al rededor del Senor, y de la Cruz, que no podia la Virgen ver por menudo, lo que contra su hijo se hazia. Pero de la grita de los ministros, y de la demas gente, entédia poco mas o menos lo que se yua haziendo: y en cada cosa se renouaua su dolor. Pero quando fonaron los golpes de los clauos, quien duda que los fintiria en el coraçon, mas agudos y dolorolos, que fren fus propios pies y manos los recibiera. Pero leuantada en alto la Cruz, con quales ojos miraua la madre al Hijo q tanto amaua?puesto en alto para oprobrio de los presentes, corriendo de su cuerpo innocente arroyos de sangre, quien duda que correrian otros tantos de lagrimas de sus ojos? Llorauan aquellas fantas mugeres, y los demas amigos, y conocidos, y con sus lagrimas se renouaua y crecia el dolor de la madre. Que pensamiento tendria en su coraçon, quando viesse aquel fanto cuerpo, limpio mas que el cielo, despedaçado y desfigurado con tantos açotes, quando le vio puesto en alto, sacudido y herido, procurando que entrasse la Cruz en vn pequeño agujero. Y entretanto que los maluados ministros la alçauan, no cessauan de herirle con manos y palos, no oya palabra, ni quexa de su hijo, porque sufriendo con mansedumbre todos los tormentos, callando rogana al Padre por los que se los causauan.

Entre tanto la madre con Iuan, y la hermana y Maria Madalena, procuraron, rompiendo por entre la gente, passar dóde estaua la Cruz, por ver si podiá ser de prouecho al seruicio o cossíuelo de su hijo. A lo primero estoruana la altura de la Cruz. A lo segundo el dolor y las lagrimas. Mirananse la madre y el Hijo: procurana hablar la madre, y el dolor atajana la boz, pero anná có ella, ni có la obra no podia ayudar al Hijo, E 3 quedose

8

quedose en pie junto a la Cruz, desde alli contemplana las llagas por menudo, alli las recebia en su coraçon, cumpliendose lo que Simeon le auia dicho de la espada de dolor, que auia de traspassar su alma. Demanera g la Reyna de los martyres, vino a ferlo con llagas y heridas, no fuyas, fino de fu Hijo: el qual aunque a algunos fantos hizo tanto fauor, q imprimio en su carne algunas de sus llagas, pero el que hizo a su madre, fue imprimirlas todas en su coraçon, y que en el las fintiesse. Contemplaua primero, que el peso graue de su cuerpo colgana de los dos clavos de las manos, y los braços ettirados, y todo el cuerpo estendido con violencia. La cabeça barrenada con espinas, el rostro enconado de gotpes, el cuerpo abierto de llagas. Finalmente ninguna cosa por menuda q fuesse dexaua la madre de aduertir, y en que no ponderasse los dolores increybles de su Hijo. Quien creera las lagrimas que entonces derramo, pues que muchos Christianos de folo oyr esta historia con mediano amor de Christo se resueluen en ellas: que seria la madre y teniendo la historia presente. Aumentauansele los dolores con lo que yeya a los Iudios hazer, y a los carniceros, vnos mofauan mouiendo la cabeca, otros repartian las vestiduras hechas por su mano, otros con desuerguença le ofrecian hiel y vinagre, bañando con ello su pecho y sus llagas, có que se aumentauan los dolores: los demas no perdonauan cosa que fuesse burla, injunia, o tormento.

Qual estaria el alma de la Virgen oyedo tantas blasfemias, injurias, mofas, calumnias de Phariseos, Iudios, soldados y ladrones? Vnos ponian dolencia en los milagros, y les dauan al demonio por autor: otros calumniauan la doctrina, otros burlaua de la vida, finalmente no auia quien no hiziesse suertes en aquel manfo Cordero: y aun a la misma Virgen (por ventura) no faltaua quien injuriasse y deshonrasse. Las palabras del Hijo, aunque pocas y breues, penetrauan el alma de la madre: assi por el trabajo con que se dezian, como por el amor con que se hablauan, como por los solloços con que se mezclauan, como por la dificultad con que por la fed falian: porque el mesmo Christo dixo antes en vn Psalmo: Pegoseme la lengua al paladar. Crecia en la madre la pena por la charidad con que el Hijo hablaua, y tan mal agradecida, porque hasta alli, en la vieja ley nunca se vio rogar por los enemigos: Antes Heliseo rogo contra los muchachos que le mofauan. Y

Dauid,

Pfal. 72. Adhæsie lingua mea faucibus. 4. Reg. 2. 2. Reg. 16. 3. Reg. 2.

SUCCOUNT

Dauid, bien que perdono a Semey quanto le duro la vida:pero en la muerte dexo mandado a Salomon, que végasse aque-lla injuria. Pero Christo a los que le crucificanan, no solamé-illis Parer. te perdona quando viue, pero muriendo ruega al Padre que 1. Para. 13. los perdone. Otro tiempo vengo Dios vn desacato ligero, quando Oza llego con menos reuerecia a fu arca : los Betfeemitas, porque la miraron con curiofidad, al pobrezillo porq hizo vn haz de leña el dia del Sabado, le mada el mismo Dios Num. s. apedrear: Pero el hijo de Dios, no folo quando le miran fin reuerencia, ni quando le tocan con las manos pero quando le tratan cruelmente con penas y tormentos, açotado, despedaçado, no solamente no da mal por mal : pero sim ser rogado, pide con instancia al Padre que no lo demande. Maravillase la madre de la masedumbrey misericordia del Hijo, que a vn co tibi holadron tan pecador y facinore so por vna sola palabra le per- die mecu. donasse tantos pecados, y le prometiesse el Parayso. La terce 3. Mulier ra palabra saco grande abundancia de lagrimas a la madre, ecce filius considerando, lo vno la grande piedad con su madre, de quien tuas. entre tantos tormentos se acordana: Lo otro, por la desigualdad del trueque de va hijo fantissime y hijo de Dios, por 4. Deus vn pescador, hijo de otro pescador. En la quarta palabra tal meus, ve bien entendia las interiores anfias de su Hijo, a quien el Pa- quid dereli dre con niugun focorro acudia, antes estaua blandeando la espada, como Abraham fobre el suyo. En la quinta palabra en- 5. Sitio. tendia la gran sequedad de humores de su cuerpo, la sangre agotada, y las generales penas de todos sus miembros. En la fexta entédio la perfecta resignació de su Hijo en la voluntad 6. In madel Padre, y el amoroso desseo, y la promptitud de padecer nus tuas aun mas si menester suesse, por los hombres: Y todas estas palabras, aunque las assentana y repitia en el coraçon, y aprendia dellas y del exemplo de su Hijo, pero causanan en su alma incre yble trifteza y ternura: pero en la vltima palabra en que entendio auerse partido su Hijo al Padre, y quedar ella des- 7. Gonsum amparada de su presencia y compania:aunque atento al bien maru est. del mundo, y estar ya cumplidos y acabados los tormentos increybles de su hijo: pero affigiale la autencia de aquel Senor, de cuya suauissima conuertacion auia gozado treynta y tres anos: assi que doliase de su suerte, aunque se holgana de la de su Hijo. y shoot soussour so o nos suo, ang bas other

El sentimiento que esta Señora tuno quando vio a su Hijo muerto,

offennite !

muerto, no nos lo dizen los Euangelistas, no porque vno de los que escriuen la historia no se hallasse presente, y participasse de la amargura de la muerte de su Senor y maestro : sino lis Pater. porque el entendimiento humano no es capaz de tan profun-1. Pars. 12. do y altissimo pensamiento: Pero dizen los Euangelistas, el q las criaturas infensibles tunieron: paraque de ahi entendamos algo del q tuno y padecio la madre de Dios: como hizo aquel famoso pintor Timantes, que pintando la lastimosa muerte de Iphigenia, hija del Rey Agamenon, auiendo pintado al derredor mucha gente lastimada, vnos alçados los ojos y las manos al cielo, las mugeres rotos los tocados, los viejos banadas las barbas canas con arroyos de lagrimas, y otros con otros semblantes de compassions quando llego a pintar al paz.Amē didre de la donzella, que estana presente, no llego el arte a saber -od ider oo pintar su tristeza y dolor:porque todo el encarecimiento que el alcançaua con su arte, auia puesto en los estraños que no le auian nada a la defunta, y a pena de mala pintura, auia de exceder la tristeza del padre, tanto a la de los demas, quanto va del amor de padre, al del que no lo es. Assi, no se atreuen los Enangelistas, despues de auer dicho que la Virge estaua presente en pie, a dezir quanta era su pena:assi porq por su prudencia no la mostraua toda, como por aner puesto en la historia, el sentimieto de tanto estremo de las demas criaturas, porque el Sol se puso luto escureciendo su luz suera del tiempo y orden de naturaleza, porque no lo era de eclypse del Sol, pues segun la cueta del Euangelio eran quinze dias de Luna, ni auia nublado, ni quando le vuiera, ninguno era bastante a causar tanta obseuridad: las piedras se quebrantaron dandose vnas con otras : para denotar, que ninguna cosa por dura q fuesse podria imaginarse, que con aquel ran doloroso expecaculo no se quebrantasse, el velo del téplo se partio en dos partes: algunos de los mesmos enemigos de Christo, que a ver este expectaculo auian venido, como el Euangelio dize (quiça para hartar sus ojos de lo que tanto auian desseado, y no les auia sido licito hazer por sus manos ) boluieron lastimados, dandose golpes en los pechos de puro dolor y compassion. Pues si esto ania en las cosas insensibles, en el Sol, sin renen conocimiento, que echasse la capa encima de tanta crueldad, como indigna, que con ojos humanos fuesse vista. Si en las piedras ay compassion, si en los enemigos mas duros que מינופונט. piedras,

Luc. 23.

piedras, y mas ciegos que las mesmas tinieblas, que con hambre y sed insaciable de la sangre auian alli venido, que queda para dezir, qual seria el sentimiento de su mesma Madre, sola fin padre, santa, tierna, amorosa, en muerte tan cruel, de hijo tal y tan santo, tan obediente, tan innocente, tan bienhechor, tan caritatiuo, tan manso, y al fin Dios? Verdaderaméte excede tanto a todo criado entendimiento, que el mas agudo y desocupado puede tender la velas sin temor de llegar al cabo esta consideracion.

Pero para encaminar a los que no saben considerar las penas que esta Señora padecio, pues es necessario, para conocer quanto son menores las suyas, y para exagerar la paciencia q ella tuuo en ellas, de quantos quilates era, sera bié poner aqui alguna breue confideracion. Lo primero, confidera q tal quedaria la Madre, la hora que vio dar el espiritu a su Hijo, dizié do: Delta manera aparta los hombres la muerte amarga? Ay de mi hijo mio, y Dios mio, donde vays ?porq vays sin vueftra amada? dexaysla fola, biuda y desconsolada, y os vays solo sin ella?lleuays con vos vn Ladron, por aueros confessado con fola vna palabra, y a la madre que tantos años, y con tanto trabajo fue vuestra compañera, la dexays sola y desacompa ñada? Estas y otras palabras dezia la Madre, pero toda conforme con la voluntad del Hijo:porque si el Apostol desseaua Philip.r. morir, y verse con Christo, quanto mas, y con mas tiernas entranas lo desfearia la Madre, pues tanto va de madre a sieruo? Luc. 23. Pues quando viesse el terremoto y el quebranto de las piedras, abrirfe los monumentos, y los demas milagros, que muriendo y padeciendo su Hijo, se vieron, como enternecieron al Centurioa, y a los foldados y Iudios presentes, quato mas a su mesma Madre: no de espanto ni temor como a ellos, sino de amor, tristeza y reuerécia? Doliase de ver tratado tá cruelmente de los Iudios, aquel cuyo aduenimiento hizo teblar el mundo, a cuya muerte mudaua la Luna su curso, escondia el Sol su luz, encendiase en amor del Señor, que siendo Dios tan poderoso, holgasse de padecer por hombres vilissimos tanto tormento, y castigo tan afrentoso: y con grande humildad y reuerecia, en nombre suyo y de todo el linage bimano, le dana infinitas gracias. V na de las cosas que mas tormento le dauan, era, pensar quantos millares de hombres auia de auer, q no se aprouechassen de can inestimable caridad y beneficion

12.

201

Pero

al to a

Pero en el §. figuiente trataremos vn poco mas de espacio lo que sucedio.

§ 5.3. De lo que la Virgen padecio desde el punto de la muerte de su Hijo, hasta la suya.

13.

Cabada de falir aquella alma fantissima de agl cuerpo despedaçado, quedò en el impressa la triste figura de la muerte: assi como la ausencia del sol y de la luna, dexa la noche escura y triste. Aqui se cumplio lo

Ifai. 53.

que los Prophetas dizen, quando en el Redemtor hallan fealdad y lo que Efayas dixo, Vimosle como leprofo, como maltratado de la mano del mesmo Dios, y humillado, y no le conocimos, ni tenia figura de hombre. O Señor que criastes hermosos y de buena gracia a los Angeles y a todo lo criado : 6 es de vuestra hermosura? hermosissimo Absalon colgado del arbol dela Cruz, no por vuestra traycion, fino por la mia, qua otro parecer es el vuestro agora, de aquel que teniades en el monte Tabor? O arbol de la vida donde se coge la fruta madura con grandes trabajos que ha de quitar la detera que cau fo al principio la fruta verde y mal fazonada. Al pie d'la cruz estana la Madre de Dios astigida, acompañada de vnas pocas mugeres triftes, que con sus lagrimas la laitimanan mas el co raçon:pero como vna tortolica, gimiendo, con vnos suspiros que encendian el ayre, que alcançandose vnos a otros, salia de aquel pecho afligido, con aquella modeflia y grauedad, que a madre de Dios conuenia, diziendo dentro de si las palabras di chas y otras, y saliendo algunas fuera con la fuerça del dolor. Que culpas cometistes bondad immensa, para que tal os aya parado la justicia pel Padre eterno? O figura de la serpiente leuantada en alto en este desierto. O harpa de Dauid, estirada con las clauijas de hierro, quan acordada musica hazeys en las orejas de Dios, que aplaca su yra contra los hombres. O amado de mis entrañas, como puedo dezir que os amo estando viua, teniendo os muerto delante de mis ojos. com mono

14. Ifai. II. Eterit fcpulchrum eius glorio fum.

Pero defes dulces sentimientos la retirana la soficitud cerca de la sepultura del Hijo, aunque ania leydo que seria gloriosa: pero porque el cumplimiento de aquella profecia requeria manos de hombres, no faltana cuydado hasta

verla

verla cumplida. Pues quando los carniceros allegaron, embia dos de Pilato, a quebrantar las piernas a los ladrones, con efcaleras y tenazas, martillos y destrales, toda temblo la Virge, temiendo, y rogando a su Hijo, que no permitiesse en su santo cuerpo tal carniceria. Pero mientras ellos entendian en acabar con crueldad aquellos hombres, Longinos Centurion, a quien segun el Metrafraste se auia encomendado la guarda del cuerpo de Christo, llegose cerca, y abrio el lado derecho con vna lança, hasta el coraçon. Esta herida no la sintio el Senor por estar ya muerto, pero baxò al coraçon de la Madre a dar el golpe, el qual ella fintio mas que otros, por auer queda do fola a lo fentir: y entonces vio puesto al Sol de Iusticia, y escurecido con los nublados de la muerte boluer a llouer al poner de la luna de su vida, aquella poca de agua y sangre, y luego començo a dar fruto en la tierra, pues los ojos secos de Longinos (segun se dize) regados con aquella agua reuerdecieron, y vieron la luz del cielo. La gloriosa Madre desseosa de abraçarse con aquel santissimo cuerpo que ania salido de sus entrañas, y viendo que no le era possible, ni tenia licencia ni escalera para baxarle, temiendo no la hallasse la noche con este desseo, con una santa embidia, que al santo arbol de la Cruz tenia, le dezia, que bastasse el tesoro que auia alcançado, en verse bañada en sangre de su Hijo, que abaxasse los braços, Flede ray se oluidasse vn rato de la dureza y rigor que la naturaleza le mes arbor auia dado, para que ella pudiesse alcançar a gozar, si quiera, alta. &c. de aquel cuerpo desfigurado. De donde la Iglesia parece auer tomado vn verso de los denotissimos hymnos de la Cruz.

A este tiempo (ydos ya los soldados) llegan dos hombres nobles, loseph y Nicodemus, con el remedio, cargados de escalera, tenazas, y otros instrumentos para baxar el cuerpo fanto, y'de viguentos y sauana, y otras cosas para darle hórada sepultura. Y podria ser q al principio suessen causa de te mor a la sagrada Virge, antes de conocer a la gente, aunq despues de conocida, se esforço. En todo se vuieron con gran reuerencia, ayudando la Virgen, con gran dolor, a aquellos viti mos oficios, y feruicios del cuerpo que pario, pues ella auia entendido en los primeros fola. Hazen primero adoracion a la Cruz, suben con vna escalera, quitan la corona, cuyas espinas auian penetrado la fanta cabeça, pegada en ella y en los ca beilos, con la fangre quajada y llena de poluo, y al redoblar de los

de los clauos causauan los golpes gran sentimiento: quitan el de los pies, y luego el de la vna y otra mano: dieron clauos y corona a los que estaua abaxo esperado para recebir los despojos, guardaualos la Virgen encomendandos elos, bañandolo todo có lagrimas. O clauos que aueys atraues ado mi coraço, como os atreuistes a romper la carne de vuestro Criador? O clauos que aueys sustentado al que sustenta los cielos, de vosotros ha estado pendiente el siel peso de la justicia diuina, y el contrapeso del pecado del mundo. O corona de todas las coronas, que merecistes estar en la cabeça de la Iglesia. O espinas que entrando por la santa cabeça aueys llegado a lastimar mi coraçon. O juncos criados en el agua de la mar, y ago ra regados con la sangre y mar de misericordia de mi hijo. O corona que eres gloria y honra de los pecadores, y verdugo de mi alma. O corona esinaltada con esmalte de la sangre, de

que vna gota vale mas que el cielo, &c.

Luego con la fauana baxan con reuerecia el fanto cuerpo, el qual a esta sazon espera la Virgen con los braços abiertos. para recebir aquella fanta reliquia:cogela entre los braços, ha ziendo con ellos vn hudo ciego: fientale en tierra, y mete su rostro virginal entre las espinas que de la corona se auia despegado, y quedaron fixas en la cabeça, juntando boca con boca, y mezclando las lagrimas con la fangre: comiença a lauar aquel rostro empañado. O vida mia muerta, lubre de mis ojos escurecida. O sol de alegria eclypsado. O rosa diuina, quales han sido las manos que assi os ha sobajado, y marchitado vue stra hermosura? O espejo claro y resplandeciente, en quien se miran los Angeles, quie os ha empañado? Cerca todos el cuer po bañandole en lagrimas, llega la Madalena, abraçafe có los pies. O pies de mi Redemptor, q por andar a buscar esta queja perdida, os aueys lastimado con clauos. Llega sant Iuan, po ne su boca en el costado: O pecho dinino y sagrado, archino de los tesoros de Dios, de otra manera estays agora que aver quando me recoste yo aqui. O camara real de donde yo fuy se cretario, que agora estays abierta, sin puertas ni cerraduras. Las Marias se entregan de aquellas manos de su querido sobrino, de quien tantas bendiciones auian recebido. O manos que con lodo dauan vista a los ciegos. O manos que en tocando los leprofos, luego quedauan limpios. O manos que de cin co panes de ceuada sacaron hartura para tantos millares de

Ioan. 9.

15.

hombres.

hombres. Pero la Madre abraçada con todo el cuerpo y anima, le contemplaua mas en particular que todos. O boca de mil gracias, de donde tanta suauidad de dotrina ha procedido, quien os ha hollado? O ojos piadofos que con tanta mise ricordia mirauades a los afligidos, quien os ha quebrado? O pecho diuino tan tierno para los pecadores, quien os aláceo? Tanto os apretò el amor de los hombres, que no cabiendo en el pecho, fue menester desabrocharlo con tan grande herida? O lançada y puerta de Paraylo, por do se da entrada para el cielo. O ventana del Arca de Noe, por do se ha de saluar el linage humano. O manos largas para hazer mercedes al mun do, rasgadas con clauos, que hasta en esto quisistes ser maniroto con los hombres. O hermosissimo Ioseph, esta es la ropa inconsutil, que sacastes de mis entrañas : como la veo rota y ensangrentada? la fiera pessima de la embidia, la despedaçó. Con estas y otras palabras mostrana la Virgen el sentimiento del coraçon, contemplando, y mirando lo que no auia tenido licencia de ver, quando se padecia: miraua cada llaga por si, la fangre, y cardenales, las puñadas, açotes, punçadas de las canas y corona, las faliuas, el poluo, los quajarones de fangre: Y principalmente contemplaua la llaga del costado, por don de veya lo que nunca auia visto, las entrañas y coraçon de su Hijo: Pero porque venia la noche del mundo, sobre la que tenia la Madre y las deuotas mugeres en el coraçon, llorando, fin descansar, que les fuerça a despedirse del amado, y darle se pultura: tiendenlo aquellos varones en vna sauana, y cargan en sus ombros aquel razimo de la tierra de promission, caminan a donde estaua el sepulcro, con vn, Ne recorderis de los pecados del mundo: Seguia la cansada Madre, acompañada co aquellas santas mugeres, los suspiros y solloços se respondian vnos a otros. Ponen al Senor en el Sepulcro, y encima vna pie dra pesada, que cargo sobre el coraçon de la Madre.

Muchas otras cosas passaron, y ellas y estas tienen mucho que considerar, para entender el desconsuelo que posseyò el coraçon desta Señora: y aunque ninguna de las que en toda la vida la trabajaron sue semejante a las deste dia, pero al sin se auian de trocar dentro del tercero, y en esto les hizo ventaja el dia (aunque por otra parte alegre) de su gloriosa Ascension, desde el qual quedò por muchos años del todo sola del Hijo que tanto amana, y ya glorioso, y sin sobresalto de

verle

August. 1i. 4. conf. c.

4.Reg.2.

verle padecer como antes. Y si al pie de la Cruz ania tato sen tido el trueque de tal Hijo natural, con sant Iuan Euangelista que tanto le era diferente, y no le auia parido: pero hasta el dia que subio el Señor a los cielos, no tuuo porque echar de ver la baxa deste trueque, porque ahi se tenia quarenta diasa fu hijo gloriofo, que cada rato la visitana y consolana: pero desde ette dia hasta su muerte le fintio, careciendo de la suaue presencia corporal de su Hijo. Sant Augustin conficssa entre sus pecados, que muriendosele vn amigo, no se podia consolar, mas q fi su alma fuera divisible en dos partes, y le quedara fola vna en las carnes, y la otra le huniera desamparado, y lloraua esto con tanta perplexidad, que no sabia si le pesaua con la vida, o si se holgaria con la muerte, hallando en todos inconuenientes nacidos de la perdida del amigo. Quando He lias subio al cielo, començo Helisco a dar grandes bozes. Padre mio, padre mio, carro y carretero de Israel: Que el fentimiento no le dexaua dezir las razones enteras. Que tiene que ver Heliseo ni Augustino con la madre de Dios, ni los gellos perdian, con su Hijo, que era su alma, vida y consuelo, su cabe ça, su coraçon, su luz, su Rey y señor? No puedo entender sino que esta consideracion a solas, le dana granissimo dolor. Pues si juntamos el que recebia quando los Apostoles eran perseguidos, y los que confessauan la Fe de su Hijo, martyrizados con graues tormentos, qual feria el que fentia en fu alma? y quando vio que los Apottoles quedauan aun con muchas rudezas y imperfeciones? Pues la larga aufencia, que segun el d menos quenta, fuero doze años, halla su santa muerte, y otros mil trabajos que no se quenta. No ay duda sino que ninguna persona sue ta trabajada en los hijos de los hombres, despues de su benditissimo Hijo.

## ¶§. 4. De quan graues fueron los trabajos de la Virgen.

Velen algunos deuotos de la Virgen, quando tratan de sus virtudes y alabanças, vsar de muchos encarecimientos con poco fundamento, como si ellas tunies sen necessidad de sus chimeras, para ser con ponderacion alabadas: con lo qual, y con muchos superlatiuos desacompañados de razones, antes hazen las orejas delos oyentes a creer

acreer que todo aquello es no otra cosa, fino denocion y reue rencia que se deue y tiene a la madre de Dios, mas que rigor de verdad: y esta falta no esta todas vezes en el encarecimien to, que muchas dellas cabe todo el por grande que sea,y mucho mas en la alabança desta Señora, sino en dexarfela sin pro uarla con alguna buena razon, o conjectura : Agora en este §. quiero vsar de vna exageracion, que lo parece, y no lo es: lo qual se ha de prouar con razones, y es vna cosa que suele dezirse de los trabajos de la Virgen, que sueron mayores que to dos quantos padecieron todos los martyres juntos : lo qual sin mas razon, o declaracion, solo parece manera de encarecimiento, y que venido al rigor de la verdad, sera dificultoso de aueriguar y creer, por ver que los tormentos especialmete de algunos martyres, espeluzan los cabellos con solo el pensamiento, como son muchos de los que en los discursos passados se resieren: y tras esto la muerte violenta que recibieron, Supra disc. que es la vitima de las terribilidades, como Aristoteles dize, 5. la qual no padecio la Virgen, antes murio sin sentir los dolores de la muerte, como pario sin sentir los del parto. Pero no obstante esto, està tan lexos de ser demasiado encarecimieto, que no ygualan con mucho los trabajos de los martyres con los de la madre de Dios, ni quantos se han padecido en el mu do entre Christianos y Gentiles, y todas otras naciones: y ha blamos aqui de la fuerça del dolor, o trabajo, q claro esta que muchos otros padecieron muchos trabajos y dolores, los quales no padecio esta Senora. Y esto verifica lo que sant Iuan Chrysostomo dize de los Apostoles y martyres, que Chrysost. padecieron mas cosas que el Redemptor : entiendese de algunos generos de trabajos y tormentos; como tormentos de cuerda, el fuego de fant Lorenço, y otras cosas muchas que leemos auer los tiranos inuentado para atormentar los Christianos, los quales no padecio Christo: pero no obstante esto (como adelante se dira en el discurso que se sigue a este) ninguno llegò con muchas leguas, a ygualar con su san tissima passion, por las razones que alli se diran. Assi dezimos de la Virgen, que aunque otros padecieron muchos generos de tormentos, y dolores, que ella no padecio, y esto por especial prouidencia de su Hijo, porque no conuenia a su honestidad, ni a la honra del Hijo, que fuesse acotada, ni desnuda, como otras santas lo fueron, ni que suesse afligida

2.ad Cor.

fligida con las torpezas y deshonestidades que a otras santas fueron ofrecidas, ni que los sayones tocassen a aquel limpissimo y santissimo templo de Dios, pero que en los dolores q
padecio, especialmente en el dia de la passion de su hijo, sue
mas atormentada que los mas señalados martyres en los suyos. Esto es lo que en este s. se pretende dezir.

18.

Y esto està claro, presuponiendo que tanto, y no mas, es el dolor que de vna cosa tenemos, quanto es el amor de la que se pierde, o lastima: de donde nace, que los hombres no hazen tanto caso de la perdida de la hazienda, quanto de la honra,o la vida:y entre lo que es hazienda, lo que es menos sienten co mucho menos dolor que se pierda, que lo que es mas: y cosa puede ser que la tengan en tan poco, que poco, o ningun dolor sientan en perderla. Y si a caso por alguna via tienen, a lo que se pierde algun aborrecimiento, como a la sentencia en fa uor del contrario, en el pleyto que traen, o a la enfermedad, &c. antes reciben con la perdida della mucho contento. Ago ra està clara la diferencia de los martyres a la madre de Dios; porque ellos padecian en la cosa que mas aborrecian, que era su propia carne, a quien por el amor de su Dios, tenian siempre perpetua y mortal enemistad, y en perpetua penitencia y sujecion; por esso ninguna cosa podia en ellos hazer el tirano, que ellos infinitas vezes no vuiessen desseado y procurado. Que quereys? carcel? Como en essos encerramientos he yo te nido a esta enemiga. Que? açotes? Yo me los he dado y doy ca da dia. Que? hambre? Que es lo que yo he desseado y procura do, sino que mediante ella no se leuante esta carne contra mi por estar regalada? Que es? Tormentos y muerte? No ay cosa para mi mas desseada: porque en los tormentos, el ser cosa mia me templana la mano para darfelos: y la muerte no tuno licencia de su dueño y señor para darsela: bendito sea Dios q he hallado el cumplimiento de mi desseo. Assi como quando tiene vno vn braço podrido que le va la vida en cortarle, y no se arreue, por no quedarse al medio camino, porque rehuye como es cosa suya. Y sant Pablo dize, que nadie tiene aborrecida a su carne: lo qual entiende de amor natural, y assi la mesma naturaleza le detiene la mano, le quita la fuerça, le escurece la vista, y le enstaquece el animo: y assi para cortarse el braço, se haze atar, ruega, paga, y sobre esso agradece a vn çurujano porque se le corte. Asi hazia el martyr quando ha-Ilaua

Ephel. 5. Nemo car nem suam odio ha- 1 buit. llaua quien le afligiesse su carne, como para la vida y falud de su alma era menelter, y para la gloria de Dios: lo qual no solo no merecia nombre de tormento para ellos, mas antes gra contento:como no podriamos creer de nuestro Rey, que trayendo guerra con vn Rey infiel , le pesasse del mal sucesso de su enemigo, pues ayudaua a la vitoria que el pretendia, Assi los martyres en la perpetua guerra que traen, con tan impor

tuna y perjudicial enemiga como es la carne.

Pero la madre de Dios padecia, no enlo que aborrecia, sino en lo que mas que a las lumbres de sus ojos amana, que era la persona de su benditissimo Hijo, y assi era el dolor sin escusa, ni consuelo: y por esso en lo menos que padecia eran mas graues los dolores que en lo mas que los martyres sufriero. Vna Cap te for cosa aduierte vn Doctor digna de consideracion, y es, que los tinde Vir que no se hallaron presentes a la compassion del Señor en su ginitate passion, passaron al cielo por martyrio, como los Apostoles: Maria & pero los que alli se hallaron, se les contò por martyrio el do- mone de lor que alli recibieron, y murieron sin otro, como parece en santo Iose fant Iuan, santa Marta, la Madalena, y sant Ioseph esposo de pho. la Virgen, que sant Augustin dize, que entonces era aun viuo, Augu. ser. y sant Hieronymolo da a entender, y otros: quanto mas la Vir 81. de temgen, que con mas razon padecio alli mas que todos? Porque pore. era hijo suyo muy amado có mil maneras de amor, el que pa decia. De aqui es lo que otro Doctor deuoto dize, que assi co mo los fantos martyres traen en las manos la caufa, o instrumento de su martyrio, santa Catalina la rueda de nauajas, san ta Apolonia las tenazas, sant Lorenço las parrillas, y assi los demas martyres : Assi trae la fantissima Virgen en sus ymagines, el cuchillo de su dolor en los braços, que es a su hijo be ditissimo, que fue toda la causa de su tormento y martyrio, allende de otras razones.

Agora resta vna duda sobre lo que anadimos, que no ygua lauan con sus dolores de la Virgen los trabajos que ha auido en el mundo, de los Gentiles y otras naciones: la qual nace de la razon con que aucriguamos q los de los martyres no ygua lanan: porque ya que ellos por lo que amanan a su Dios, aborrecian a si mismos y a su propia carne: Pero los Gentiles, Moros, y malos Christianos vienen a quererse a si mismos, y a su carne propia tanto, que llegan por ella a aborrecer a Dios, y a tener en poco sus hijos y haziendas, porque son

19.

August.de ciuit. Dei.

21'

ciudadanos de aquella ciudad de Babylonia, de quien habla fant Augustin, cuyos ciudadanos aman a si mismos tanto, que llega este amor hasta despreciar a Dios . Y pues vemos que entre estos ha auido grandes trabajos y dolores, alomenos no corre aqui la razon de los martyres, porque los fentian como cosa padecida en lo que mas aman, en el cielo y en la tierra, mayormente que ha auido algunos riquissimos, poderosisimos y regaladissimos, que assi de parte de lo padecido, como del que padece, auran fido grauissimos sus dolores. A esto se responde, que dado que aya auido, y aya hombres que quiera tanto a si mismos, que vengan por este amor a tener en poco a Dios, y con esto avan padecido muchos trabajos: no ha llegado el amor que todos ellos han tenido a fi mismos, con mu chas leguas, aunque mayor aya fido, al amor que la madre de Dios truo a su Hijo, como mas largo se vera enel §. siguiente: lo qual los que tibia y cortamente amamos a Dios, no podemos entender del todo: pero los que sabé que cosa es amarle con muchas veras, y con feruor, faben quanta verdad es esta. Pues si la medida del dolor es la mesma del amor que se tiene a lo que se pierde y lastimà: claro esta que ninguno llegò a los dolores que la Virgen tuuo en la passion de su Hijo, como nin gun amor llegò al que ella le tuuo . Y assi queda, si quiera abierto el camino, para entender algo de la grauedad de las pe nas y dolores desta Señora, dado que quales y quatas ellas fue ron, no podamos alcançar ni apear del todo.

Aqui dessea saber el contemplatiuo, que es la causa, que sie do la Madre de Dios tan querida de su hijo sagrado, consintio el piadofo Señor, que ella se hallasse presente a su passion, y a los dolores particulares della?como fea tan natural el amor y piedad de nuestras proprias cosas, que muchas vezes guardan los discretos dellas, mas que de sus propias personas, las ocasiones de algun fuerte dolor, como hizo vn hombre noble que mucho amaua a su muger, que auiendo de rece bir vna dolorosa cura con suego en cierta enfermedad suya, dio orden como se hiziesse, no solo en ausencia de la muger: pero que no lo supiesse ni entendiesse, porque no siendo neces faria la presencia, no es justo que reciba va dolor tan grane, que no feria tanto si ella lo padeciesse. Fuera delto, aun quando sangran a vn enfermo, buelue los ojos a otra parte, por no ver herida aun tan ligera. Pues porque, fin fer necessaria la

presen-

presencia de la Virgen, ordeno el Señor, que no fastasse a cosa ninguna, de las mas dolorosas de su passion, de donde auia de resultar tan graue tormento a vn alma, que tan sin culpa auia nacido, y viuido como la de la Virgen? Respondese que en esto se vee quato mas cuydado tiene Dios del bien del alma, que del cuerpo de sus amigos, y como vna de las cosas en que mas se esmera, y muestra su amistad y amor paternal, es en embiarnos trabajos y ocasion de paciencia, a la qual respo de tanto peso de gloria.Lo qual si supieran los que otro tiem po a esta palabra, El Señor sea con vosotros, respondieron, no preguntaran por respuesta, Si el Señor es con nosotros, co Si Domimo nos han venido estos males? porque antes por esso les auia nus nobisvenido. El bienauenturado sant Iuan Euangelista, comiença cu est, cur su Apocalypsi con estas palabras: Yo Iuan vuestro hermano, apprenede compañero en la tribulacion, y en el reyno y paciencia de Ie- hac mala! su Christo, porque el que quisiere reynar, ha de passar por tri Apoe. 1. bulacion, y el que dellas huye en esta vida, entienda que pierde, no folo del fruto, sino de la semilla . Y si esto es assi, justo era que donde auia mas amor, que era con su madre, se señalasse en darle mas y mayores ocasiones de paciencia, quales fueron las que tuuo en la passion de su Hijo.

\$ 053

## ¶ §. 5. De la paciencia que la Virgen tuvo en tan graves dolores y trabajos.

Eclarado que son mayores los trabajos que la Virgen padecio, que puede alcançar nuestro entendimie to (pues fue vn pielago dellos, deriuado y nacido de otro infinito de los de nuestro Redemptor, porque pensar que en vn libro entero podrian recogerse los que en su vida padecio, seria querer recoger el agua de todo el Oceano en vna escudilla: y para el intento deste libro, assi como no es possible, assi no es necessario, ni seria muy a proposito dezirse todos; quanto mas que es de mucho mas pro uecho sacar algunos de los que no se escriuen con la deuota diligencia del propio pensamiento, fundado y guiado de la verdad del Euangelio, y de los fancos que escriuieron algo a este proposito:) Agora resta ver lo principal deste discur lo, en esta vitima parte di, q es la paciecia co q los sufrio: pues elta ha

esta ha de ser la labor que pretendemos sacar deste dechado.

Conf.Tri. fess.6. can 23.

Iob. 3.

Y pues la feñal de la verdadera paciencia en los trabajos, es falir dellos fin ofensa de Dios, bien prouada quedarà la de la Virgen, aunque no se considere mas de lo que la fanta Iglesia nos enseña, y manda creer, que desde el dia que nacio esta Señora, hasta el dia de su muerte, no se hallò en ella vn pecado mortal, ni venial. De donde queda llano, que en todos sus trabajos tuuo perfectissima paciencia, que con este argumento prouamos en su discurso la del santo Iob, por lo que la fagrada escriptura dize, despues de auer contado los mayores trabajos, y lo que a ellos respondia, que en todas aquellas cosas no pecò Iob, ni hablò cosa desconcertada, ni desatinada contra Dios.

Pero es bien considerar vna cosa tan milagrosa, como la q

23.

se ha dicho de la Virgen, que en tantos trabajos desde niña, en tantas ocasiones de yra, de melancolia, tantos disfauores del cielo, que a qualquier persona de su edad, y de su sexo, pudieran prouocar fi quiera a alguna palabrita, o pensamiento descaminado. Tengamos por Fe, que no le vuo en ella, por que dexada a parte la pobreza en que se vio en el parto, y para criar al niño, siendo Dios tan rico, y comunicando sus riquezas con las bestias, y con los barbaros y pecadores, que vuiesse ella de ganar por sus manos, lo que el niño Dios auia de comer y vestir, era menester mucha Fe, y mucha paciencia. Dexada tambien aquella confusion en que se vio prenada delante de su esposo, que podia ocasionar a demasiada melancolia, y quexas contra Dios. Dexada la huyda a Egypto, teniendo Dios poder para remediarla sin tanto trabajo, ni sobresalto, y otras cosas semejantes, que parece cosa milagro fa, no perder la paciencia: y assi mesmo otras ocasiones, solo hablemos de la que fue verse al pie de la Cruz, donde su hijo estaua colgado con tanta afrenta, donde todos como cada vno podia le atormentauan con befas, con mofas, con afrentas, hasta los que con el padecian: y ver el cielo cerrado, para lo que era dar fauor a su hijo, y el suelo indignado contra el, los Apoltoles huydos, los Iudios y foldados desgarrando fus carnes, y la madre presente a todo: como tuno paciecia pa ra no hablar fiquiera vna palabra en fu fauor?que muger huuiera, q viendo maltratar a su hijo, no arremetiera como vna leona a defenderle, y a morir por su defensa, y facar los ojos a

quien

Matth.r.

Luc. 2.

Matth.2.

quien le hiziesse mal? y de la Virgen, no se lee, sino que estaua alli en pie, ni se dize que hablò palabra a todas quantas cosas vio por sus ojos, y oyo por sus oydos, tan inhumanas y crueles. Cuentan los historiadores, que entrando de vitoria el Rey Cyro en vna ciudad del Rey Cresso vencido de su gente y cau tiuo, vn soldado no conociendo al Rey vencido, al ço la mano y alfange para matarle, y vn hijo del Cresso mudo desde su lius lib. 5. nacimiento, viendo en su presencia alçar el alfange al soldado para matar a su padre, sue tanta la alteración y la suerça del amor que a su padre tenia, que antes que el soldado des- Frontinus. cargasse el golpe, como rebentando, alço la boz, que la natu- 1ib.4 raleza le dio en aquella tan subita y justa ocasion y dixo. No mates a mi padre. Tanta es la fuerça del amor que haze mila gros, da habla a los mudos, a quien la naturaleza madre de to

dos la auia negado.

Este caso haze mas milagrosa la paciencia de nuestra Señora. Porque comparado el amor de aquel mudo, que con su pa dre tenia, con el que la madre de Dios tenia a su hijo, es com parar vn grano de trigo con vn monte, porque no huuo cosa en el cielo, ni en la tierra tan amada de ninguna criatura, quato lo fue el Hijo de Dios de su Madre. Lo qual parece claro, si consideramos tres maneras que ay de amor, que en ella fueron halladas en supremo grado, cerca de su hijo. El primero es amor natural, el fegundo fe llama adquisito, que con la con tinua costumbre y conuersacion adquirimos. El tercero es infuso de Dios enlas almas, para amarle a el y al proximo por el, segun aquello que sant Pablo dize, La caridad de Dios se Rom. 5. infundio en nuestros coraçones por el Espiritu santo que nos fue comunicado. Con el primer amor, que es natural, aman to das las criaturas a su Dios mas que a si mesmas. Porque como es natural a todas las criaturas, animadas y no animadas (como Ciceron aduierte, y la experiencia enseña) conseruarse en Cice lib.r. el ser, mayor y mas natural es en todas ellas, la inclinacion a de offic. amar aquel ser diuino, que todas las crio, y todas las sustenta y conserua, y de quien dependen, que el estudio y diligencia de conservarse a si mesmas: en tanto que si Dios pudiesse padecer algun daño, o detrimento, todo el mundo permitiria an tes acabarse, que consentir semejante caso como veemos: que el braço naturalmente se pone delante de la cabeça, quando vee venir algun golpe sobre ella, a recebirle en si, porque de la conser-

lib.5.c.5. Aulus Gec. 9. Herodoius. Sol-

Armabie creaturam ad vltione inimicorũ &c.

conservacion de la cabeça depende la del braço, y todas las cosas se oponen a la conseruacion del vniuerso, aunque ellas Sapien. 16. se pongan a peligro. A si lo hazen las criaturas por su cabeça, que es Dios. Por lo qual se lee, que en el fin del mundo todas las criaturas se armaran, para tomar vengança de los malos, que en esta vida ofendieron al criador de todo. Tambien es amor natural el que todos los animales tienen a sus hijos, aun que sean las fieras, que no parece que cabe en ellas amor. El amor adquisito que tenemos a Dios, o a las criaturas, se despier ta, y se cria y crece con el trato y conuersacion, y otros exercicios de amistad, y el infuso viene del cielo segun aquello q fant Pablo dezia.

25.

Agora veamos quanta ventaja haga la Virgen a todo el mundo en estos tres amores. En el primero (fuera de aquella general razon, que es ser su hijo Dios, a quien todas las cosas aman mas que a si)tiene con excelécia la otra particular, que es ser Dios su hijo, la qual ninguna criatura en el cielo, ni en la tierra tuuo ni pudo tener, sino ella: porque qual de los Angeles pudo dezir a Christo, Tu eres mi hijo, como lo pudo de zir ella? Pues quan poderoso y fuerte sea este amor para con los hijos en todos los que los tienen, poca necessidad ay de prouarlo, pues no ay animal tan fiero, que aunque tega al hijo feo, torpe y ponçonoso, no le ame mas que a todo el reste del mundo, y ponga su vida a mil riesgos y peligros por su amor. Que haze vna aue atrueque de no perder los q en el nido tienerdexanse tomar de los caçadores de su voluntad, y hazense mansas. Las mugeres por feos, suzios, y monstruosos que crie los hijos, se tornan locas brincandolos, cantandolos, chillandolos, sin auer de todas ellas, quien con su hijo en los braços tenga juyzio, porque aunque en ellos no parezca hermofura, ni gentileza, ni feñal, ni ocasion de ser queridos, los baylan, les dizé Principes, Arçobispos, Emperadores, sin seso, sin recato de quien las oye, sin respecto a quien son ni a quien deuen ser, nia la grauedad y peso que deuen a sus personas. Pues que se puede pensar de la Madre de Dios con su hijo, hermoso, gracioso, santificador de los hombres, sabio, obedientissimo, lleno de dones y gracias, y perfecciones, quantas pueden en vn niño desfearse, ni ymaginarse? Y sobre todo sabiendo, gagl niño no tenia otro padre, fino a Dios fegun la naturaleza diuina, por dode era Dios verdadero, y q fegun la humana, no tenia \*10H100

tenia padre en la tierra, que es causa y argumento de mayor amor. Porque el amor paternal que los hijos tienen, repartio lo la naturaleza entre padre y madre, pero aqui no auia entre quien partirse, porque sola ella le engendro, en quanto hombre, y lo mesmo se colige por ser solo hijo suyo, porque quando ay muchos, el amor de la madre se reparte entre todos, au que no siempre en yguales partes: pero quando es vno solo, to do el amor se lleua, y el dolor de su muerte es el mayor de los naturales. Y assi compara el Propheta el dolor del Redemtor, que auia de causar en su pueblo, al dolor de la muerte, que sue su su de causar en su pueblo, al dolor de la muerte, que su en sustancia, ni en circunstancias, no se puede imaginar mayor amor natural, que el que la Virgen tenia a su hijo, por que ni ay mayor, ni mas suerte causa, ni por el consiguiente mayor amor.

Zacha. 12. Et delebür füper eum, vt doleri folet in morte pri-mogeniti.

26.

Pues el amor adquisito, que mayor pudo ser que el que la Madre de Dios adquirio en treynta y tres años de ta suaue, dulce, y fanta conuerfacion, con vn mancebo hermofo, y fabio a sus solas, a quien naturalmente tanto amaua, sin auer tenido ocasion de quiebra, y siendo ella tan santa, y el, el autor de los santos? que palabra? que obra saldria del vno y del otro, que no abrasasse el coraçon de ambos en ardentissimo amor? que mas amor que aquel a quien pario, dio leche en la ninez? a quien crio y gouerno quando mayorcito de edad? a quien sustentò del trabajo de sus manos, y tratò y conuerso, quando mancebo? a quien figuio y firuio fin apartarse de su lado todos los dias de su vida? con quien siempre trato los secretos de su coraçon? Pues dime de tan larga conuersacion, de tan frequente y ordinario trato, de tan continua compania, quanto amor se criaria en tantos años? Pues si hablamos del amor infuso, en quanta gracia fue criada desde el primero instante de su concepcion, en el vientre de santa Ana? Quanto augmento, quando vino el Angel con la embaxada? quanto, quando pario al hijo de Dios? Pues en sefenta y dos años, que alomenos fe halla que viuio, como nunca perdio la gracia y amor de Dios, claro esta que todas las obras que hizo, fueron en caridad y fuertes para augmentarla: y que diremos dela plenitud de gracia, con que el Angel la faludò? y que de la fombra que el Espiritu santo le hizo,para que cocibiesse y pariesse al hijo de Dios, y al cabo la plenitud,

Pfal. 38.

mis.

Silui a bo-

plenitud, como vna auenida del dia de Pentecostes, que baxò visiblemente sobre ella y los Apostoles? Pues siendo la caridad, o amor de Dios, o lo mesmo que la gracia, o otra joya a su medida, teniendo tanta plenitud de gracia, claro esta, que es inefable la caridad con que a su hijo Dios amaua; y aun todo parece poco quanto se dize, quando se ponen los ojos en los nuene meses que tuno encerrado en sus entrañas al sol de justicia que enciende los coraçones en amor, y reparte la caridad y dones como quiere, y el cuerpo fanto y carne diuina, y la humanidad, enla qual acepto lo que despues padecio, por medio, para comunicar a los hóbres su caridad y amor. Pues si con tantas ventajas excedia a todo amor de padres a hijos, y de hijos a padres, quanta marauilla es, que el hijo mudo ha blasse con la fuerça del amor, para que el otro no matasse a su padre, y la Virgen no siendo muda por defecto, ni faltandole amor de su hijo, estando presente, antes le tenia con tantas vé tajas mayor, no folo no habla, ni dize, no mateys a mi hijo, vie dole maltratar de mil muertes, antes al contrario fe hizo muda, que no se lee q hablasse palabra? A esto se responde, que esta es la prueua de su paciencia, de su prudencia, y grauedad. Porque esto tiene la paciencia, como vn fanto varon dezia, que es ser muda, que no sabe hablar, y menos al tiempo y punto del trabajo. De donde Dauid dezia, que quando se vio en el trabajo de Semei, ni aun buenas palabras no hablaua. Y de aqui se conoce otra excelencia de la paciencia de la Madre de Dios, que es el trabajo que padecio en boluer las lagrimas al coraçon, y las palabras al pensamiento, con que fuele el alma desahogarse y aliuiar sus penas y dolores,a true que de mostrar la paciencia que su hijo queria que tuniesse. Buen lugar era este para acabar este discurso con vna exortacion a paciencia, con exemplo tan poderofo, pero caese y auer guençase la pluma, quando piensa poner delante de ta increy bles trabajos nuestras ninerias de que nos quexamos, y la poca paciencia que tenemos en ellas, rodeada de cien mil imper feciones y faltas: assi que sola la verguença, que nos causare

la meditacion de los trabajos y paciencia de la Virgen, basta para esforçarnos, no solo a padecer, sino a dessear que Dios nos embie mas, y ma-

yores trabajos para glo-

DISCVR-

Belzebuh

Ers dome-

## DISCVRSOOCTAVODEL exemplo que de Paciencia tenemos en Iesu Chri-

fto nuestro Senor, para sufrir con ella nue - sib



thees einer quanto mas lo llamaran a los de fit cafa? NTR E todos los exemplos propuestos, y los que en esta vida puede auer de paciecia, ninguno merece este nombre, comparado con la que el Redemptor tuuo en fus I trabajos, porque este fue exemplo de los demas exemplos, que della ha auido, y ha de auer entre Christianos. Y quando decanaga cal 100 onizimos, que es exemplo de paciencia, no

es para que piense nadie que puede llegar, aunque mas le parezca que tira la barra, con la suya y sus trabajos a ygualar co la que el Redemptor tuuo, sino para que puesto delate de los ojos lo que padecio, y con quanta paciencia, la tenga todo hombre en sus trabajos, reconociédo siempre la ventaja q en ellos y en ella tuuo a todo el mundo, como la tuuo en todas las virtudes, en las quales se nos sue dado por dechado. Porq los exemplos de hasta aqui, no han salido de hombres puros, pero agora se coparan con los nuestros los trabajos de Dios, que son por sola esta razon infinitamente mayores, mayormente los de las injurias y afrentas, los quales suelen tanto fer mayores, quanto el que las padece tiene mas dignidad, y Ioan. 153 ninguna puede imaginarse que llegue a la del mesmo Dios. Yde aqui se entiende lo q el Senor dezia a sus discipulos, quando les daua esta razon para sufrir los trabajos, que les esperauan. Si el mundo os aborrece, sabed y acordaos, que a mi que foy mas que vosotros, me aborrecio primero: Que esto quiere dezir, a mi primero que vosotros, mas principal é vosotros, como sant Augustin declara, aquello que del mesmo Señor Ioan.I.] dixo sant Iuan Bautista: El que vino despues de mi, sue hecho primero que yo:esto es, mejor y mas excelente que yo. Assi haze Christo el argumento aqui, no comparando ygual con ygual, sino argumentando de mayor a menor, como los dialecticos dizen: assi como quando dixo a los mesmos discipulos Ioan.13. en la Cena. Vosotros me llamays Senory maestro, y dezis

Matth. 19. Si patrem familias Belzebub vocaueru, quanto ma gis dome-

bien, porque lo soy: Pues si vo siendo Señor que lo puedo todo, y maestro q lo se todo, os he lauado los pies, assi os aueys de fauar los vnos a los otros, que foys menos q yo. Assi aqui dize: No os espanteys, que os aborrezca el mundo, pues a mi me aborrece, que soy mas. Y en otra parte haze el mesmo argumento, diziendo: Si al Señor de la casa llamaron Belzebu, sticos eius? quanto mas lo llamaran a los de su casa?

2.

1. Pct. 2.

Desta manera pues se entiende, el dezir que la paciecia del Senor se nos dio por exemplo de la nuestra, todas las vezes q en la Sagrada Efcritura se dize: de las quales vn lugar es muy señalado, en la primera Epistola de sant Pedro, Hermanos Christo padecio por nosotros, dexando os exemplo para que figays por sus pisadas. Parece que endereçana estas palabras el Apoltol a vnos hombres que viendo a Iesu Christo auer padecido tantos males, no por sus culpas, sino por las agenas, les parecia que estando ya padecido lo que tanto era por las suyas, podian descuydadamente darse a todo regalo. Y dizeles sant Pedro, Amigos nadie haga mangas de la passion de Christo, que no padecio lo q padecio para que os holgueys del todo, y boluays las espaldas a los trabajos, sino para daros exemplo y animo para lo que aueys de padecer por vuestras culpas, pues el padecio tanto por las agenas, y para que lo padezcays con paciencia, como el, que quando le dezian malas palabras, no las boluia el, y quando padecia, no estaua colerico, ni amenazaua a nadie, ni se la juraua. Demanera que esta es vna de las dos principales razones porque Christo padecio, como dize sant Leon Papa, cuyas palabras son estas: Del omnipotente medico dos remedios tenemos aparados, el vno consiste en el Sacramento, o mysterio, el otro en el exemplo, para q por el vno recibamos lo diuino, y en el otro paguemos lo humano. Porque como Dios es el Autor de la justificacion, assi el hombre queda deudor de la deuoció. Que es dezir, que de dos maneras nos remedia el Señor con su pasfion: La vna redimiendonos, y perdonando nuestras culpas con su sangre. La otra enseñandonos con este exemplo a padecer trabajos con paciencia, con que merezcamos la gloria. Y de aqui es, que aunque por fer la perfona de Christo q padecio, infinita, qualquiera gota de langre era bastante a redimir mil mundos, por fer de infinito valor, como lo dize la Extrauagante, y assi pudiera con vo folo suspiro redimit el mundo,

Екланаgan. vaigenitus de pæn. & re.

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

mundo, tan bastante y colmadamente, como con su muerte: pero no quiso, sino passar toda la vida trabajos y fatigas, y morir afrentosamente en vna Cruz, porque no pretendia sola la Redempcion, sino dexarnos exemplo de paciencia, para padecer. Como quien dexa vna planta donde vaya el oficial de la obra mirando, y compassando el edificio: y a este exéplo alude S. Pablo quado dize escriuiendo a los Hebreos, despues Heb. 12. de auer nobrado los fantos q padecieron: Por tanto (dize) teniendo tantos testigos, como llouidos, dexando la carga de todo cuydado y congoxa, y las ocasiones de pecados que nos stium, &c. rodean, corramos a la peleaque nos elta propuesta, sin poder escusarla, puestos los ojos en el Autor y consumador de la Fe, Iesu Christo, el qual, aunque le dieron a escoger, y pudiera desuiar de si los trabajos y muerte, y viuir con gloria y contento, sufrio y escogio la Cruz, teniendo en poco la afrenta y deshonra q en ella padecio. Como quien dize: Si Christo sin tener para que, ni forçarle nadie, padecio y tuuo en poco la hora del mudo, q pues bastana sin morir deshora para su inte to, murio deshonradamente: claro esta q no hizo caso de las deshonras del mundo. Y por esso nota S. Iuan Chrysostomo alli, q no dize, despreciado la tristeza, porq no murio có ella, pero despreciando la deshora con q murio. Pues si el pudiedo escusar esta muerte y deshora, murio de volutad, quanto mas los q no podemos escusaria, la anemos d padecer alegremete?

Esto mesmo repetia el Señor a sus discipulos muchas vezes diziedo. No es el discipulo mas q el maestro, si al señor llama Belzebu y lo sufre, quato mas a sus criados, y domesticos? Asfi que vna de las mas fuertes razones q tenemos para nueftro sufrimieto, es poner los ojos d la cosideració enel q Iesu Chri sto tuuo, con el qual esforçaua S. Pablo a los Hebreos a pade- Hebr. 12. cer, diziendo: Pensad y repensad en aquel q tal contradicion recibio cotra si de los pecadores, para q no desmayeys en las vuestras, porq aun no aueys llegado peleado, hasta derramar sangre como el. Y por esso padecio tata variedad de trabajos, porq la auia de auer en muchos hombres, para q tuniessen todos en q mirar para lleuar sus penas y dolores, y no nos affombrassemos dellas, como S. Augustin dize, que assi como el Augustin. Señor porq no codiciassemos ni amassemos el oro enseño a me De falutanospreciar los dones ofrecidos, ayuno quareta dias por quitarnos el temor de la habre, y porq no temiessemos la desnu- 14.

Habentes tantu nubem te-

1 12 de m

dez.

Ide de ver bis domi-21, Ser. 41. Matth.4.

Mahentes

.st.Anuit

dez mando que no equiessen sus discipulos mas que vn vestido:assi porque perdiessemos el miedo a las tribulaciones, el las sufrio primero todas. Y en otra parte dize hablando de su hambre, y de la tentación del demonio: quando el Señor vuo hambre cierto la tuuo el mesmo pan, como falto el camino, como fue la fanidad herida, y la vida muerta, entonces llega el tentador : Di que estas piedras se hagan pan. Respondio el Senor, para ensenarte a ti a vencer, porque para esto pelea el Emperador, para que aprenda el foldado.

Gran temor tengo de començar en este discurso a tratar de

los trabajos del Redemptor, porque para dezirlos enteramente seria necessario que el mesmo Señor los contasse, y de-

Pfal. 78. Exod. I.

zir toda su vida, pues toda ella sue trabajos desde su ninez, assi lo dize el en vn Psalmo: Yo soy pobre y criado en trabajos desde mi niñez. Lo qual fue figurado enel Propheta Moyses, que en muchas cosas le figuro, y en esta entre ellas, q desde niño rezien nacido fue perfeguido, y echado en las aguas del rio: assi el Redemptor desde niño en los trabajos, que en-

Luc.2.

tre los otros hombres estan repartidos: Vnos nacé de padres baxos, y obscuros, y por aqui son tenidos por menos el padre de Christo segun la estimación de los hombres, fue vn pobre oficial: luego que nacio, el pesebre le recibio por cama, el establo por casa, la madre pobre, el odio de Herodes, el destierro

Luc. 3.

de Egypto tierra agena fuera de su natural: y si es pena ser ocasion della a sus deudos y amigos (como lo es) quanta sintio en darsela a su madre y ayo en el destierro, y despues en perderseles, donde no quiso carecer de la mayor pena que

los niños tienen quando se pierden de sus madres. Venido a la edad de varo, quien podra dezir sus trabajos? que de ayunos,

Eccle. 7. Calumnia conturbat Sapientem & perdit robur illius.

caminos, injurias, blasfemias, quanta pobreza? quatas calumnias de enemigos? que el Sabio dize, que turban al hombre sabio, y quebrantan la fuerça de su coraçon, porque vienen a traycion, y no descubiertas como el enemigo conocido. Pues el consuelo que suele auer destos trabajos, que es el buen sucesso dellos, quan al contrario le salio? De sus grandes sudo-

res; lo que cogio fueron dolores y persecuciones, y afrentas:

del amor saco desamor, y del bien hazer, padecer: de los bear flugget neficios desagradecimiento, de la doctrina calumnias y restable success prehension, del negociarnos vida gloriosa, saco muy afrento-15 , 2121 20 sa y deshonrada muerte, que es vn dolor que los renuena tosters

dos.

dos. Y fola esta quexa y sentimiento tiene hablando co su padre por Esayas, el poco prouecho. Y dixe (dize) luego : Al fin Isai, 4. trabajado he en vano, y por demas he consumido mi fortale- Ergo in va za, por donde mi pleyto es con el Señor, &c. Esto es yr ligera- cuim labo mente falpicando por los trabajos de la vida, vengamos al re- raui, &c. mate de todos, que es la muerte, y a lo que cerca della fe padecio, con la mesma breuedad.

utiplico la fedoninia y deshou-¶ §.2. De vna breue suma, y recapitulación de los trabajos del Señor al tiempo de su pasion.

alsi conto muchos de ver m

Quatro maneras de trabajos se puedé por agora re-duzir los que en esta vida padece los hombres : o son por el daño de la hazienda, o de la honra y fama, o fon dolores del cuerpo, o del alma, y ninguna de estas vuo que el Señor antes de su muerte no padeciesse colmadissimamente. Porque dexada a parte la pobreza (que por auerla tenido tan grande desde la hora que nacio, aunque en la de la muerte no fue menos, pues en ella no se le conocio heredad, ni possession, ni mas mueble ni rayz, que vna pobre vestidura, de que antes que muriesse sue despojado y desposseydo, ni au casa, ni cama, ni palmo de tierra donde cayesse muerto, pues vino a morir en el ayre, y a fer sepultado en sepultura agena, v por no fer de los trabajos que este discurso por agora pretende) los demas, no se sabe encarecimiento, que baste para dezir los que en aquellos dias de passion padecio, pero dezirse ha lo que con la brenedad que aqui se lleua bastara : que aunque ninguna cosa basta para agotar el mar de afliciones, q en este tiempo padecio, qualquier cosa basta que dellas se diga, para el intento, que es desbrauar nueltros trabajos, y padecerlos con buen animo y voluntad: diranse no por el orden que se propusieron, sino por el que el Señor los padecio.

Lo primero, quien podra encarecer quanta fue la deshonra que el Señor padecio, la qual llegaua a la divinidad, y por esso era infinita, porque aunque ella no es possible, pero quato fue de parte de los que le deshonrauan, era infinita:y si juntamos con elto el auerla puelto el Señor, a vista de la mayor honra q a nadie se hizo en el mudo, qual sue la entrada del dia de Ramos, sube la deshonra, baxando la opinion con los que poco despues le vieron can humillado, y despreciado: como quado

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

6.

Matth. 21.

2 VII

r. Mach. r. Secundum gloria eius multiplica ta est igno minia c-ius.
Ifai. 52.

Chrysoft. 2. Cor. r. Sicut abun dant pafsiones Chri sti in nobis ita, &c.

a vn sacerdote le visten para degradarle, vestimentos de brocado, y defnudandole poco a poco, le dexan en xaqueta, como a vn picaro: y quando prenden a vn perlado, o grande y afamado Predicador, y hazen justicia del, tanto crece mas la infamia, quanto era antes mayor la fama y estimacion, como en el libro primero de los Machabeos en aquella destruycion que cuenta de Ierusalem, dize que quanto mayor auia sido la gloria del templo, tanto se multiplico la ignominia y deshonra: pero aun del mesino Señor en esta coyuntura lo dixo mas claro Esayas, con estas palabras. Leuantarse ha mi sieruo, y fera ensalçado, y sublimado: Y assi como muchos de ver tu grandeza quedaran pasmados, assi sera su vista deshorada. Y aun en lo de los Machabeos parece que da a entender, que era mayor la deshonra, puesta junto a la gloria, que no fuera fi pareciera fola, porque dize que se multiplico la ignominia: porque assi entiende el bienauenturado sant Chrysostomo a fant Pablo quando dize a los Corintos: Como van creciendo las passiones de Christo en nosotros, assi por el mesmo Chri sto abunda nuestra consolacion. Que entiende que crece en mayor proporció. Y assi parece en el mundo, q como los hóbres son mas amigos de pensar y dezir mal q bien, núca llega la fama de vn hobre, ni se estiende tanto en el bien, quanto en el mal, q es la deshonra. De donde nacio el refran Castellano. El bien suena, y el mal buela. Lo qual aun parece en la hora y deshora del mesmo Señor, que la fama no se derramo en mucha tierra:porq ella era casi a solas para derramarse, y el mesmo Señor muchas vezes lo estoruaua, mandando a los demonios que callassen sus milagros, y a los enfermos la salud que recibian : pero el mal que le impusieron, muy presto se vio la tierra llena del, con testigos que dezian ser de vista, y otros q lo fueron de su deshonrada muerte, poniendo los Iudios diligencia increyble, para que su deshonra y las falsedades que le impulieron, se publicassen por todo el mundo, sacando de duda a quatos lo oyan:por lo qual fue hecho el Redemptor infamia del mundo, locura a los Gentiles, que luego desparecio, y escandalo a los Iudios:por lo qual donde quiera gestauan, hizieron a Dios grandes gracias y ofrecieron facrificios, por auer quitado de entre ellos aquel q tenian por escandalo, con tanta vitoria, y con muerte tan deshonrada, que en oyendola entendiessen todos quien auia sido aquel Iesu Nazareno: lo qual

qual fue vna de las graues penas que Iesu Christo nuestro Redemptor padecio, el mal nóbre que ania de quedar de su perfona y dotrina por el mundo. Porque si se dolia tanto el Rey Danid, del gozo que las Prouincias comarcanas a su Reyno 2 Reg r. auian de recebir de la muerte de Saul, quanto mas se podria doler Christo en la Cruz, conociendo el gozo que auia de recebir de su deshonrada muerte todos los Iudios que estanan derramados por el mundo. Y tato fuele ser mayor este sentimiento, quanto menos fon los que quedan, que sepa la virtud o innocencia del disfamado: y Christo solo tuno a su bendita madre, y a qual, o qual, que de su santa vida quedassen informados sin falsedad, quedado tantos de los demas: de los quales muchos auian luego de boluer a sus tierras, que auian solo venido a la fiesta de la Pascua.

Y no parezca esta infamia, que Christo padecio, de los menores vituperios, porque fue el mayor que en esta vida recibio: lo qual parece, porque todos los demas, desde a tres dias. se remediaron, y este solo fue mas dificultoso de remediar. En S. Tho. 3. tanto, que quantas cosas obro, y agora obra Christo despues p.q.66. ar. de resucitado, quantos milagros, marauillas y cosas nueuas 6.ad 1. se hazen, todas tienen este fin, y no el menos principal, que es Actoriz. quitar la infamia del santo nombre de Iesu Christo: Y por folo este sue permitido a los Apostoles bautizar al principio en su nombre, por forma, aunque les auia sido madado bautitizar, en el nombre del Padre, del Hijo, y del Espiritu santo:y para esto fue elegido sant Pablo, paraque lleuasse el nóbre de Iesu Christo a los Gentiles y a los hijos de Israel. Para Actor. 9. esto se repartieron los Apostoles por todo el mudo, para que el nombre de Iesu Christo, que por todo el estana disfamado, tornasse a cobrar su fama, y apenas todos ellos pudieron quitarle la infamia que los Indios le auian causado, ni creo que se ha de acabar de quitar hasta los tiempos del juyzio general, quando el mesimo Señor y su Cruz aparecerá gloriosos, y con poderes de tomar de sus enemigos y disfamadores entera vengança.

Y porque aqui se diga todo lo que toca a la deshonra: que mayor puede ser de vn hombre de la autoridad y opinion del Senor, que fuelle lleuado por aquellas calles, de tribunales en tribunales, y al cabo salir sentenciado a muerte de Cruz? Que dixeramos de vn hombre cuya causa fuera acusada por 105

7.

los Religiofos, y vista por ambos tribunales, Ecclesiastico y seglar, con assessoria de la Inquisicion y de la Audiécia Real, y vista por los ojos del mesmo Rey, con pareceres de muchos Frayles y letrados, quien dixera que yua aquel processo mal sultanciado y sentenciado? Pues de essa manera salio Christo. al monte Caluario, acusado por los Religiosos de aquel tiepo, que eran los Phariseos, relaxado ante Pilato, por los Pontifices y Principes de los Sacerdotes, remitido al Rey Herodes, y pedida su muerte a bozes de todo el pueblo, sentenciado a morir en la Cruz afrentosamente entre dos famosos ladrones, y trocado por otro mas famoso ladró y homicida, sabiendo el, como sabia, que auia sido entregado de su mesmo discipulo, y la calumnia de los acusadores, la falsedad de los testigos, y la mesma codicia de su muerte assentada por juez en el tribunal, la forma del juyzio tan apressurada, el color de Religion, donde era todo impiedad y blasfemia contra Dios. el aborrecimiento de Dios dissimulado con aparencias falsas de su honra y amor. Que piensas que sentiria el que tal sabia y tal padecia? taero, que quantas cofas obro, y agora

Ioan. 16.

Tras esto, que pena le seria aquella noche en la Cena, despedirse de sus discipulos que tanto queria y auia traydo en su compañia? que demas que su tristeza de cada vno dellos era vn clauo que le atrauesaua el coraçon, por auerlos de dexar aquel poco de tiempo solos y desconsolados: pero có su ignorancia sentirian auer dexado sus hazédillas, negado a sus padres, rompido con sus deudos y conocidos, por andarse tres años tras vn hombre que al cabo venia a morir tan deshonrado, y a dexarlos descarriados, siluados, y mosados, en el pueblo y en el mundo, herederos de tanta ignominia, como de su muerte les auia de quedar, con gran desconsuelo y soledad.

9. Luc. 22. Pues lo que en el huerto padecio despues desta Cena, como se podra cótar, pues excede en parte, a lo que padecio en el monte: porque a cada passo parece que ponia el pie en vn clauo, o por mejor dezir, el coraçon: pensando quan a priessa se le acercaua tá cruel y deshonrada prisso. Y llegado al huer to, escogio tres de sus discipulos para su compania, de que se vio necessitado, y estos le faltaron por el sueno. Derribado en oracion delante del Padre, pidiendo que passas del aquel caliz, dexo su alma desamparada, y ofreciole juntos todos los tormentos, afrentas, y dolores que otro dia auia de padecer,

que

taili

tuell itsun

von George

meiners

al ai ogs

ance allog

fund that

der, vique

que fue vno de los mayores, o el mayor que tuno en todo el signiente dia : porque de solo el pensamiento de la muerte, otros suclen desmayarse. Tal vuo que la noche antes, en nue-Aros tiempos, estando sentenciado a muerte, de solo el pensamiento encanecio, no siendo la muerte cierta, pues al fin no murio de aquella vez: que seria teniendo el Redeptor la suya tan certifsima, quanto era su sciencia diuina, y la sentencia del cielo? Y no folo la muerte, pero todos los demas trabajos y dolores que antes della, auia otro dia de padecer. Dixe, que no me parecia mas intolerable afficion que la del dia figuiente, porque no ay muerte tan amarga ni dolorosa que trayga juntos tantos dolores como el alli padecio, que es vna cofa q agraua mucho los trabajos, padecerlos juntos, como del fanto Iob, y del pobre Lazaro diximos en sus lugares. Fuera de esso la misma muerte en si no sue tan poderosa y suerte como el pensamiento que Christo aqui tuno della: porque la muerte Real, ni se atreuio, ni pudo sacar al Señor sangre de su cuer po, sino fue mediante los instrumentos de açotes, espinas y clauos : pero aqui fin ninguno dellos le faco fudor de fangre por todo el cuerpo: lo qual procedio, lo vno, del desamparo q el sentido del Senor tuuo de todo fauor en aquella hora:porque ni rindio al temor que tuuo sus suerças, para que no peleasse con ellas, ni causo en su carne y alma insensibilidad, como pudiera, para no sentir mucho las cosas que tenia en su aprehenfion, ni se valio de su divinidad, como pudiera, antes hizo que desamparasse en aquella hora a su santa humanidad, ni puso los ojos en la gloria de su cuerpo, que por alli merecia, que como atras queda dicho, suele dar gran esfuerço al q Lib.3 di A. padece, apartando su pensamiento destos tormentos que temia, y poniendolos en la gloria, o si quiera repartiendolos, para templar con el vno al de los tormetos. Lo fegundo procedio del gra valor y fuerça con q peleo en aquella agonia:el qual llamo a fuera los espiritus y la sangre, como acaece a algun valiente que quiere prouar sus suerças en vua rara prueua dellas, que suele por los oydos y narizes rebentar la fangre:pero esso es cosa no rara, como la del verterla por todos los poros del cuerpo, con folo el valor del anima, que peleaua contra el temor de tá increybles dolores q otro dia esperana.

Y pues tratamos de los trabajos en que siepre Iesu Christo viuio, y este parece encerrarlos todos juntos con tanta

fuerça:

Ff:1.107. meu Deus, paratu cor meuin,&c.

fuerça: es bien notar, que esta aprehension que el Senor en el huerto tuno de todos ellos juntos, no la tuno solamente en el huerto de Getsemani, ni vna vez sola, sino todos los dias de su vida, desde la hora que en el vientre de su madre sue con-Paratu cor cebido: desde el qual començo a dezir agl verso del Psalmo: Aparejado esta Señor mi coraçon, aparejado esta mi coraçon: lo qual repite dos vezes, porque se entienda quan aparejado estaua: Aparejado estoy en el cuerpo, aparejado estoy en el alma, aparejado con la razó, aparejado con los fentidos, aparejado para oyr, y aparejado para obedecer, aparejado en mi que soy cabeça, y aparejado en mis miembros que se llegaron a mi:que tambien sentia este por gran trabajo. Para entender esto es necessario aduertir, que desde aquel primero instante que sue concebido el Senor, sue tan persecto hombre como agora:y en fiendolo, le fue reuelada la perdicion del mudo, los males y pecados, el destierro de los justos del Parayso, y la necessidad que para el remedio destos males auia de su perfona, por ser de infinita justicia y limpieza: y juntamente la grandeza y cansa de los tormentos:para que se viesse si podia o queria ponerse a tanto riesgo y trabajo por la gloria del Padre, y el prouecho y remedio de los hombres : A lo qual el respondio desde aquel punto por toda su vida, con aquel verso: Aparejado esta Señor mi coraçon. Y de aqui se entiende el verso de sant Augustin, en el Cantico: Tu ad liberandum, &c. non horruisti virg. vterum : Porque alli se le represento la Passion. Y de aqui es, que assi por su perfecto conocimieto y memoria, como por la voluntad con que los acepto, y auía de padecer, tenia siempre sus penas, trabajos, y persecuciones de enemigos delante de los ojos, como el dize en vn Píalmo: Por que yo estoy presto y aparejado para los açotes, y mi dolor esta siempre delate de mi. Y dize del dolor de los açotes, por el mayor y mas afrentoso, y donde los Iudios cargaron mas la mano, encomendandolo a los sayones inhumanos y grosseros. Y nota lo que dize luego, que su dolor es de todos los do tores hecho vno:el qual estaua, no vna vez, sino siempre, delate de su alma. Pues considera tu agora aquel coraçon pequenito rezien criado, que apenas tenia ser, y ya estaua bañado de tristezas, tales, que a vezes da mayor tormento el esperar vna aduersidad, que el padecerla. De aqui se entiende, como toda la vida del Saluador fue como el dia de su Passió, pues

Quoniam ego in flagella para tus fum, &c. vique femper. Pfalm. 37.

pues siempre la tenia delante de los ojos, con todos sos demas trabajos y tormentos que en la vida padecio. Muchas vezes acontece que estamos reconciliados con el que nos hizo vna injuria, y hechas las amistades, y quando le vemos, naturalmente nos apartamos y huymos, porque el coraçon huye del que le ofendio. Aqui veras la mansedumbre del Redemptor, que fiendo todo fu trato con fus enemigos, cuyos pechos el conocia fer danados, y descosos de le beuer la sangre, no huya, antes los enseñana, curana y predica: pero no es possible, que viendo el dano y traycion que le tratauan, no tuniesse alguna tristeza natural : pero alomenos todas las vezes que se acordasse de las cosas que se la aujan de dar despues, la auia de tener mayor, y el mesmo se las acordaria, por

el desseo que tenia de nuestra salud.

Este tan graue y tan porsiado dolor, que en lo interior el Señor padecia, tiene a los que profundamente lo contemplan espantados:como por mométos no le quitaua la vida sin tiepo, siendo tantos y tan contrarios los tornellinos del dolor, y tan altas las ondas de la trifteza en tan rebuelto mar? Como podia comer bocado que bien le supiesse? que sueño podia tomar ojos que tanta razon tenian para llorar? Como no abrasaua tan gran cuydado su coraçon? como no turbaua el juyzio tan crecida turbacion?como tanta variedad de pensamientos de trifteza le dexauan entender en otra cosa? como no le venia siempre a la boca cosa que tanto tenia en el coracon?como pudo viuir tanto:pues dize el Sabio, que assi como Pron. to. la polilla galta la ropa, y el gusano carcome al madero: assi la trifteza dana al coraçon, y los grandes cuydados acortan los dias? Y en otra parte dize, q a muchos mato la trifteza : porq como la experiencia enseña, las fuerças del alma superiores, y las inferiores, las interiores y exteriores, son entre fi tan her- Bed. 14. manas, que se comunican todo lo q sienten, y las vnas da parte a las otras : vemos que si el coraçon tiene algun pensamiéto de gozo, lucgo nos mostramos alegres en el rostro, y facilmente reymos: si pensamos alguna cosa de temor y espanto, subitamente se nos erizan los cabellos, y auemos miedo: si alguna cosa triste, o lloramos, o mostramos el rostro escuro. De suerte que qualquier mudança, o alteracion q ay en lo interior, se muestra luego en lo exterior, por la gran vezindad y amistad q el cuerpo y alma se tienen. Y de aqui es, q tanta

tristeza se podria causar en vna persona, que muriesse della:y pues en ninguno de los hombres se ha hallado tanta como en Christo, el auia de vinir y sossegar menos que todos los homhizo was injurity, heches las am fades , y quands le venesad

II.

Pfalm.93. Nisi quia

Dominus

adiuuit

A esto se respode, que assi como en cada vno de sus trabajos por si, sue necessario valerse de la dininidad, o de otros remedios para no morir, tales eran y tan rignrofos y intolerables como en el siguiete. §. se dira: demanera, que sin milagro, ninguno otro viniera ni faliera viuo de sus manos, assi que la dininidad lo que alli obrana, no era no sentirlos, sino que el excessino dolor y sentimiento no acabasse la vida en ninguno dellos, fue necessario vsar deste remedio, mas que en el trabajo y tormento de que agora hablamos. Esto dize el Sesior en vn Psalmo, Sino fuera porq el Señor era mi fauorecedor, poco menos estuuiera ya en la sepultura: pero no auia resbalado tantico, quado me daua la mano tu misericordia: y assi en tome, &c.vf- dos los dolores fentia tu confolacion tan grande, quanto lo que meam. eran ellos. Verdad es, q no mostrana de fuera tanto dolor, qua to dentro tenia trifteza en el alma, cuya figura eran las ventanas del téplo, que a la parte de dentro eran mas rasgadas y mayores. Esto era prouidencia del Padre, y el lo obraua en si, y lo consentia, porque no muriesse sin tiépo, y antes de poner en obra puntualmente, todo a lo que vino del cielo: Pero ya q se llegaua el tiempo del padecer, escondio los consuelos y los efectos acostumbrados de la diuidad, y dexo a su humanidad. fantissima desamparada dellos, peleando con mas trabajo, co tra lo qual desperto y acoro los trabajos de su muerte y passion, q tan cercanos estaua, y el temor dellos, para que en esta hora peleassen con ellos, y gustasse de espacio a que sabia la muerte, y los ministros que consigo trae, que son los dolores, como haziendo vigilia, o ensayo de todos ellos.

Tras esto las desacatadas manos de los que vinieron a prederle, la priessa de la execucion de lo q poco antes auia a prehendido, el auer de acudir a la libertad de los discipulos, la traycion del vno dellos, la priessa de los tribunales, la negacion de S. Pedro, aquella noche tan larga gastada en atormetarle, la crueldad y multitud de los açotes, las burlas y mofas, quando le vilten, ora de andrajos de purpura, como a Rey de burla, ora de blanco como a loco, quando le escupen : de lo qual dize vn Doctor, que el paño que en los ojos le ponian, en

achaque

Ferus de passione Domini.

ssoilin

achaque de jugar con el, a Adeuina quien te dio, no era, fino porque el roltro suyo era tan graue y venerable, que no tenian braços para hazerle mal, y contodo esso le escupian en el. Que dire de qual le paro Pilato, para sacar alguna compassion de aquella dura canalla? que de las buenas esperancas que apenas nacian quando se secauan? que es vno de los grandes dolores que se pueden dezir de vn hombre desdichado, cuyas cuytas el quifo tambien padecer : porque assi como la deshonra deziamos que sale mas, puesta a par de la honra, como todas las colores y otras cosas a par de sus contrarias:afsi el temor se dobla puesto junto a vna esperança, que presto se marchita, aunque en naciendo estana verde. Que tuno destas el Redemptor? Lo primero, quando temiendo Pilato su condenacion, por auer oydo que era hijo de Dios, y se encerro a tratar con el Señor deste punto, en que resplandecia vna luz, y cierta esperança de libertad y salud, y quando remitio el conocimiento de la causa Pilato a Herodes, que por oydas tenia divino concepto de Christo, quien no esperara breue y fauorable conclusion? Pues quando puso Pilato la libertad de Christo en manos y eleccion de aquel pueblo, a quien con tãtas y tan piadosas obras tenia Christo obligado, quando les dio poder que librassen al homicida que quitaua la vida a los hombres, o al que se la daua tan marauillosamete a los muertos, quando aurío su muger al juez de lo que en vision auia visto, y le amonesto, que no condenasse a aquel justo : que fue todo esto, sino llegar el negocio a las puertas del bue sucesso? · Pues este subir de esperanças, y baxar tan subitamete a temo res, este tener casi asida la libertad y buen sucesso de negocio tan peligroso, y despintarse de improuiso, que cosa ay mas trifte ni amarga? Pues no quiso el Señor prinarse delte trabajo de andar entre esperanças y temores, con tan repentinos sobresaltos, aunque para quien tan bien sabia en lo que auia de parar, y los medios, ninguno puede dezirse sobretalto, ni podia tenerle, sino es por su voluntad y eleccion : pero deitas subitas mudanças, solo tomò lo que era penoso, por no passar sin toda pena. Pero pues este. §. no ha sido possible acortarle, bien sera almenos cortarle.

¶ §.3. De lo que el Señor padecio desde la sentencia hasta la excencion de su muerte.

3

EL

Lec. 82

13.

L presidente Pilato, despues de hechas las diligécias, a su parecer todas, lauadas sus manos de la muerte del Señor, al fin vino a pronunciar sentécia de muerte contra el, entregandole para ser crucificado, a sus enemigos : la qual oyda, leuato aquel ingrato y ciego pueblo grandes bozes y gritos de plazer: tenian a punto ya la Cruz, la qual luego le cargaron sobre sus ombros, cosa la mas inhumana y cruel que el mundo jamas vío, pues no ay condenado tan criste y desfauorecido a quien la natural piedad no escoda los initrumentos de su muerte, y procure hazerla quanto puede mas facil y tolerable: Aqui le cargan la Cruz,para que desde luego la sienta:y si el sentimiento era grande, no es de Tolles chi espantar, pues el Apostol sant Pablo dize, q trae alli cosidos rographu, los pecados del mundo, q pesan tanto, q ni el cielo, ni la tier-&c. & af- ra, ni el agua pudiero fufrir su peso (Lo primero, en los Anfiges illud geles que cayeron. Lo fegundo, en el ca fo de Core y Data. Lo tercero, en Ionas quado se hundio en la mar por la inobediecia:) y assi no es marauilla que el Redemptor suesse con ella arrodillando con sus ombros flacos, del mal tratamiento de la noche, y fu delicada coptexionsa lo qual se anadio la maldi cion en que caya por la ley, no folo el que en ella moria, pero el que a ella tocaua, por lo qual con tanto cuydado aduierte el Euangelista, que Simon Cyreneo, que le fue dado al Señor por ayuda para lleuar la Cruz (porque toda tardança les parecia larga, hasta verle puesto en ella) era Padre de Alexadro y de Rufo, para que se entendiesse que era Gentil de nacion, porque ningun Iudio osaua llegar a ella. Yuase el Señor por aquel amargo camino, crucificandose enla Cruz que lleuaua; no preguntaua como Isaac, donde estaua el sacrificio para aquella leña, porque el fabia q no auía otro fino el. Llegados al Caluario, mandanle desnudar con mucha priessa, para mas no se vestir. El Señor lo hizo como sus fuerças podian, q eran pocas, por tener lastimados y enconados todos los nieruos y

> coyunturas, y assi no podia como queria madar los braços:y pefando los ministros de su muerte, que se desnudaua de mala gana, como los otros condenados fuelen, echan mano de sus vestiduras con suerça rabiosa, y consientese desnudar de grado, por vestir la desnudez de los pecadores y de los primeros padres, acordadose de aquellas primeras vestiduras de pieles del Paray so terrenal, que significaua este despojo, porq

no folo

cruci,&c.

Luc. 32.

Genef.22.

Genef.3.

no solo sue desnudo, sino dessollado este Cordero de Dios, por auer salido con las vestiduras la carne y cuero q los açotes auian lenantado, y manana la sangre que có las vestiduras auia sido detenida: assi q no suda ya sangre como en el huerto, sino hilos de sangre manan de las suentes del Saluador.

Tras esto, como la muerte se le yua a mas andar acercando, sus ministros que eran los tormetos, se yuan mas encrueleciendo:porq como aquella passion era paga en recompensa de la que en el infierno auia el pecador de padecer, pareciasele en que todos los sentidos del Redemptor fueron alli atormentados. La vista lo fue, porque ninguna cosa miraua, q no le causasse pena y tormento: si mirana delante de si, veya los clauos, martillo, los cordeles y otros instrumentos con q luego auia de fer crucificado: si mirana atras, veya a su madre lastimadissima de sus tormentos, y a las mugeres q le llorauan con gran desconsuelo: si miraua al vn lado, veya los sayones: si al otro, los ladrones: si mirana a lo alto, veya vna Cruz leuan tada, donde auia de ser luego puesto: si recogia a su pecho la vista, por no ver estas cosas, veya su desnudez, q para vna persona graue es aspera y vergoçosa, no por sus pecados, sino por los nuestros. El olfacto recebia pena del mal olor del estiercol, y de la carne podrida de los cuerpos muertos de los q alli eran ajusticiados: los oydos la recebia de la bozeria de la gete, vnos dauan gritos de compassió, otros de mosa. Y otro si, de las blasfemias q contra el, y contra el Padre eterno se dezian. El gusto era atormetado de grandissima sed, q los tormetos y la mala noche, el poluo, el fudor, y cafancio del cami no auia causado, y mucho mas con el remedio della, que fue la hiel y vinagre. El sentido del tacto, demas de las heridas y açotes con q fue por mil partes rasgado, fue alli atormetado al tiepo q le quitaron la ropa, q co el calor y fudor venia pegada a los açotes, y quando le quitaró la corona para definudarle, y luego se la boluieron a poner, q aunque siempre desde q se la pusieron al principio, yua continuando el dolor que caufaua, pero alli fe renouo, y con tanta mas crueldad, quanto tenia ya enconados los agujeros de las espinas, y por hazerse en la carne enconada otros nueuos al tornarsela a poner, pues no acertaron ni estudiaron de ponerla como venia:y no ay duda fino q estos fueró granissimos dolores, assi por auerse puesto las llagas mas dolorosas al tirar de la ropa pegada: (por

14:

15.

(por lo qual los curujanos suelen con gran tiento despegar de las heridas y llagas que ha de curar, los passitos y las hilas, por no causar dolor al herido) como tambien porque el vieto que en el monte corria, por poco que suesse, auía de enconar

con mas dolor cada vna de aquellas llagas.

Pues la inhumanidad con que fue puesto en la Cruz, donde le mandan los ministros de maldad tender, para ver como le viene la nueua ropa de los dolores, q en aquel tablero le quieren cortar. El manso Cordero, como si le pidieran alguna de las mercedes acostumbradas, se echa de espaldas en la Cruz, echando a ellas todas las injurias paffadas y prefentes, abre los ojos, y ofrecese a su Padre, hazen ellos señales donde se de los barrenos, y pensando que el Saluador se encogia adrede, porque la Cruz era grande, y quedaua mucho vazio y fobrado, barrenaron con mayor distancia, con intencion q diessen de si los nieruos de Christo encogidos : y echado mano a vno de los clauos, assientalo sobre la mano yzquierda del Señor, porque esta mas cercana del coraçó, y siente mas pena: Y como acudiessen alli todos los nieruos y sangre por los gospes crueles, que con el gruesso clauo abrian la mano ( aunque detenida del, no corria fangre, que despues corrio en abundancia) quedo el otro lado como amortecido. Viendo los ministros del infierno, que el cuerpo se auía encogido mucho, temieron no se desgarrasse la mano al tiempo de alçar al otro barreno, por esto inuentaron yna diligencia, que sue atarle el braço fuertemente por la muñeca a la Cruz, con ciertas bueltas de rezio cordel, porque de la otra parte pudiessen tirar a su plazer sobre seguro: y porque el sayon que ania de tirar del otro braço, diese lugar al q avia de hincar el clavo en la mano derecha, ato otro cordel junto con aquella mano, tirando con toda su fuerça: sono el descoyuntamieto de los huessos, y estendidos los niernos de ambos braços, hizieron cumplidamente llegar la mano al barreno distante, y siruieronse de la primera industria, atado la muneca a la Cruz, porque al atar de los pies, no desgarrasse alguna de las manos, porq tapoco ellos llegauan al lugar feñalado. Alçando la Cruz fe renouaron los gritos de aquella gente, y dexando caer la Cruz en el agujero q auia cauado en vna peña, dado vn grade golpe, llorana amargamete los deuotos, gritana los incredulos, y la ma dre q ta martillado tenia el coraçó, se postro en tierra, quado vio a su Hijo leuantado en el ayre: entonces para q mas presto clauassen los pies, y para esso tirassen dellos, atanlos con otro rezio cordel, concertandolos primero como auian de fer Pfal. 21. enclauados, y colgandose dellos el verdugo que tiraua, assien Dinumera ran otro el clauo mas rezio, que para ellos tenian guardado. uerunt om Desta manera fue estirado el santo cordero en el assador de la nia ossa Cruz, que aunque sus huessos no fueron quebrados, pero fue- fa sunt om ron tan desgouernados, que no solo fueron contados, como nia ossa el dize en v n Psalmo, mas aun desparzidos, como se dize en mea.

16.

Entretanto procuran poner el titulo para deshonrarle, y quitan los cordeles de las munecas, porque ya no colgasse el cuerpo dellas, sino de los clauos q dolian mucho mas. Y desta manera quedaron estiradas las cuerdas, que son los miembros del Señor, en aquella verdadera harpa, que es la Cruz. O Senor mio, peor os veo y mas doloroso que si fuerades despeda cado: porque quando despedaçan a vno, aunque no muera, la parte cortada no duele ya, mas en ti Señor ninguna parte ay que no duela, ni queda ninguna junta con otra, ni fin dolor immenso, no quissite Señor aun este consuelo: todos tus miembros te quedan juntos y con dolor: significandonos, q todos nofotros que fomos tus miembros juntos, te dimos tor mento en la Cruz, y que todos deuriamos de dolernos contigo en ella, como miembros tuyos. Y no se acabò aqui el dolor ni su crecimiento, porque se le dieró muy grande los gol pes que en las cuñas dauan los ministros, porque la gente no derribasse la Cruz: los quales eran renueuos de los que recibio quando le crucificauan. Estas diligencias, industrias, y inuenciones para atormentar al Señor, no son inuenciones ni imaginaciones mias, fino facadas de los Doctores que la pafsion y dolores del Señor traen continuamente en la consideracion, y aunque no esten tan en particular en la historia del Euangelio, muchas han recebido por reuelacion muchas per sonas santas y denotas, y quando no, de la rabiosa embidia de los Fariseos, y de ocras cosas que el Euangelio dize, donde se declara su inhumanidad, se coligen en buena razon: por q assi como entre Christianos y aun entre Gentiles, no ay gente tan barbara que no se duela de ver atormentar a vno, aunque segun leyes humanas lo tenga merecido, y afsi fuelen rogar, y aun pagar a los ministros de la justicia, para que có suauidad, olin

Pecerut ei quæcunque fic & filius paffurus eft ab cis.

o sin rigor ni mal tratamiento la executen:assi se puede creer de aquella gente tan indigna y rabiofa contra el Redemptor, que demas de la inhumanidad que los ministros de la muervoluerunt, te del Señor tenian, les rogarian, y aun pagarian, para que inuentassen nueuas inuenciones de tormentos, co que ellos har tassen la rabiosa hambre de la enemistad que le tenian : Y esta licencia de pensar, nos dio el Espiritu santo, quando dixo, Hi zieron con el quantas cosas quisieron, y cierto es que quisieron muchas.

17.

Iofue. 8. Hefther. 2. Reg. 21.

Ioan.20.

Iob. 21. Ducunt in fuos, & in pucto, &c.

Lo qual tambien se colige, de que aunque muchas personas de todos estados, han sido muertos crucificados, pero no se lee q fuessen enclauados. Fuelo el Rey de Hay, fuelo Amã del palacio de Assuero, siete hijos del Rey Saul, y otros muchos:pero sin clauos, lo qual innentaron para atormentar al Señor, que aun los ladrones no lo padecieron : que aunque el Psalmo no dize sino que le cauaron las manos: pero euidente es el testimonio de sant Iuan y de santo Thomas, que dixo, q para creer, auia de entrar el dedo en los lugares delos clauos. De do se saca quan gruessos eran, pues por los agujeros que dexaron, cupo el dedo groffero del Apostol: lo qual da a ente der el tormento grande que al Señor aparejaron, como es el de la Cruz y clauos, porque es muerte prolixa, q se tiene por gran tormento, no como quando ahorcan, o deguellan, que se estudia a ruego del mesmo condenado, q se abreuie: lo qual quenta Iob entre la buena fortuna de los malos que viuen en esta vida prosperados, diziendo: que despues de auer passado bonis dies sus dias, no padecen en el morir, porque mueren en vn punto: pero la muerte de Cruz es prolixa, donde viuen siempre los dolores en las partes mas sensibles del cuerpo, que son pies y manos llenos d nieruos y venas, que son los organos del mesmo sentido del tacto que alli se atormenta: demas de esso, los dolores crecen cada credo mas con el peso del cuerpo q fiempre carga azia baxo, y assi està siempre desgarrando y enfanchando las heridas, y acrecentando continuamente el dolor. Y de ahi vino a ser el martyrio tan suerte, que solo de la grandeza del dolor, sin otra llaga mortal, se vino à arrancar aquella santa anima del cuerpo. Assi que donde tan nueua inuencion vuo, allende de la corona de espinas, de que no hallo memoria en las historias, y de otras que para tormento del Señor víaron, no es encarecimiento ni imaginacion, lo que los

18.

lo que los Dostores dizen que vsaron con el.

Puesto pues el Señor en alto con tantos dolores, le sobrenino otro no de los menores, que fue tener al pie de la Cruz a su santa madre tan dolorosa y desconsolada. En el discurso passado preguntamos, porque auia el Señor consentido que su madre se hallasse presente a sus dolores y afrentas : y respondimos con vna razon de fant Augustin a ella: agora respodemos con otra del mismo: y es, porque quiso el Redemptor q la redempcion de los hombres fuesse tan copiosa, que no quifo dexar dolor que no gustase por los hombres: y assi no quiso partir del mundo sin este dolor. El qual quan grande aya sido, entenderio ha quien considerare, como por momentos yua creciendo en el Hijo y en la Madre: porque el Hijo allen de de sus dolores, se le allegaua el que tenia de ver el de la Ma -dre, y a la Madre se le anadia el que el Hijo tenia, de verla a ella dolorosa. Luego al Hijo se le doblaua por ver a la Madre, no solo descontolada por verle tan llagado en el cuerpo, pero por pensar la llaga de su alma, de verla a ella llagada, de pensar que su pena acrecentaua la del Hijo, y assi se yua multiplicando los dolores, en el vno, y en el otro. Assi como si vno se esta mirando en vn espejo, si tiene otro espejo en el pe cho enfrente del otro, alli se representa la figura del primero, con la del que se esta mirando; y en el primero, se torna a representar el del pecho, con la representacion del primero, que està en las manos, que tiene del segundo y su figura, y assi se van las figuras y espejos multiplicando. Assi eran aquiel Hijo y la Madre, con la multiplicacion de sus dolores. Solo en vna cosa ay diferencia, que los espejos embian sus especies cada vez mas flacas, y vienen a tanta flaqueza, que apenas pueden percebirse, y aun la imaginación nuestra cerca de los espejos, y de la reflexion de los dolores del Señor, y de su Madre, se va tambien enflaqueciendo: de suerte, que a pocos lances, no alcança su conocimiento distincto: pero los dolores destas dos lumbreras, antes yuan cada vez tanto mas creciendo, quanto se yuan mas multiplicando, y assi no ay poder recoger, ni apear que tanto fuesse este dolor, fino dexallo al que lo padecio, y contentarnos con folo entender, que corre mas, que nuestra corta imagi nacion.

En medio destos dolores, se le ofrecio al Senor vna ocasion pa19.

fion para no fentir ninguno, que tuniera otro por dichofisima a tal tiempo, y fue vna piedad, que vsaua la justicia enton ces con los ajusticiados, quera darle una cierta beuida de cierto vino, conficionado con mirra y encienso, que tiene virtud de adormecer el sentido, y como embotarle, para que no se sié ta el dolor : pero el Señor, aunque lo gustò, por no carecer de aquella amargura, pero dize el fanto texto, que no lo quifo beuer. Y assi como desafiando al dolor, y desechando de si todo aquello con que pudiera defenderse en aquel desafio, esperò la muerte, y assi començo despues de sus dolores, a sentir los frios triftissimos de la muerte : y diziendo, que todo era va cumplido y acabado, baxando la cabeça, fintio a la mesma muerte, y espiro. Este es Christiano, el passo donde no puede tu alma fin grande y vergonçosa nota dexar desentir los intensos trabajos de tu Dios y Señor, y llorar tus pecados que los causaron, y agradecer el immenso beneficio que de alli te refultò, y admirante de la gran misericordia, y piedad que Dios víò contigo, en padecer tantos dolores, y muer te tan a folas por ti, tantos años antes que naciefles y pecafses, y juntamente de la ceguedad, y ingratitud de aquella gen te: de que sin tener sentido, ni conocimiento, se alteraron las criaturas en aquella hora. El velo del templo se abriò, como diziendo, que el arca del Señor, que antes folia falir a las bata llas, si pudiera saliera a fauorecer al desamparado, y para que Dios todo poderoso, desde su silla viesse lo que passaua. El Sol se escurecio, aludiedo a lo que en tiempo de Iosue se detuno, porque no se cumpliesse la vitoria del demonio contra el Senor: La tierra temblò, no pudiendo sufrir tan grade agravio, y temblando mostrò, que sufria contra su voluntad tanto mal, y no pudo hazer mas de sacudirse de lo tener en si colgado. Las piedras se herian, para mostrar que los coraçones empedernidos son los que merecé ser heridos, y no el Señor justo: los monumentos se abrieron, para que a los muertos no fuesfe escondido este negocio, y ellos como nuenos juezes se leuantaron a ver cosa tan estraña.

¶ §. 4. De quan graues fueron los trabajos y dolores del Redemptor.

Porque

Orque la caridad de Iesu Christo vence tanto nuestra tibieza, que se cansa la lengua de dezir, y la pluma de escriuir, y el lector de lecr, lo que Christo nunca se can fò de padecer; dexando la parte de sus trabajos por dezir, que tocan el alma fola, aunque en parte quedan dichos, quando se tratava de los del cuerpo, y quedaua por dezir de la pena que le dauan los pecados del mundo, por el zelo que tenia de la honra de su padre, pues solo vno bastaria a darle mayor tormento que los corporales, quanto mas los de todo el mundo? Lo fegundo la condenacion y ingratitud de muchos hombres, que auian de despreciar su sangre, y el castigo que fabia que presto auia de embiar Dios sobre aquel pueblo presente, que tanto estrago auia de hazer en el. Solo emplearemos este 6. en aduertir la granedad destas passiones dichas, y las que no fe dizen, aunque ellas son tan graues en fi, q no riene necessidad de ser aduertida otra ninguna. Lo primero fe ha de tratar, de lo que en el libro quarto remitimos, para este lugar, que fant Iuan Chrysostomo (aunque con recelo Lib, 4.dif. de nota de atreuimiento) dezia sobre la carta que escrinio a 6. Chrys. los de Corinto fant Pablo, que los Apostoles aujan padecido 2. Cor. 1. mas que Christo, cuyas palabras entonces referimos por entero, y agora por ser muchas, no se tornan a referir: que aunq fe pueda entender auer entendido este santo Doctor de las muchas maneras de trabajos y inuenciones de nueuos tormetos, y la prolixidad de sus prisiones, y martyrios: pero el recato con que lo dize, y el recelo que le noté de atreuido, me haze pensar que entendio mas aduertidamente ; mayormente q parece querer esso los lugares del Euangelio que alli trae. Pero fea o no fea, guardando el rostro a las letras y santidad deste santo, me atreuo vo a dezir, que no le faltò razon de recelarfe de alguna demafia, o atreuimiento: porque (aunque co mo digo) en lo que toca al tiempo de sus trabajos, sue mas lar go, pues el de Christo, contando desde la oración del huerto, no durò cabales veynte y quatro horas, como muchos marty res padeciessen muchos meses, y aun años : pero lo que el Sehor en estas pocas horas padecio, y las que en su vida, y cada vna por si, sue muy auentajado en rigor a todo lo que ellos padecieron. The other port on Y seguil aim ob soloh le ord

Lo primero se vee claro, que eran tan rigurosos los trabajos y dolores de Christo, que ninguno otro pudiera viuir con 20.

LES CON.

2 I.

Phiss.

tob. se

ellos

Matth. 4.

Luc. 82.

Ibidem.

Ifai. 53.

Sap. I.

Gen. 25.

lob. s.

cllos sin milagro, que le conservasse la vida, lo qual de ninguno se dize, ni lee fuera del: porque aunque auia en sus mar tyrios milagros, que apagauan el fuego, que abrian la mar, quebrauan las cadenas, abrian las carceles, y desbaratauan los potros de los tormentos, pero quedando estas cosas en su fuerça y virtud, no leemos que quedaffen con vida, y assi con ella se acabauan : pero en Christo con ser los tormentos de tanta fuerça, fin quitarfela, ni afloxarfela, quedaua el Señor con la vida, para padecerlos. Exemplo sea la hambre del desierto, y el ayuno, pues no ay quien sin milagro pueda passar quarenta dias fin comer:pues la aprehenfion del huerto, bien pudiera matar a otro, pues le saco al Señor la sangre por los poros, los açotes tantos y tan crueles, pues la ley se temia de la muerte del acotado, con quarenta acotes, que vida quedara con cinco mil? pues los tormentos de la Cruz, de quien dize Efayas, que le vio como vn leprofo llagado de pies a cabeça, y humillado y herido de la mano de Dios, como quien dize, q parece que no se fio Dios de mano de hombres, ni de demonios, para herirle, fino que el mesmo con toda su fuerça quiso hazer este oficio: y assi parece, pues estando assi tenia tan gra fuerça y virtud, que de verle morir con tan rezia boz se connirtio el Genturion, diziendo, que era verdaderamente hijo de Dios. Y para mayor declaració de lo que este discurso pre tende, es de notar lo que la Sabiduria dize de Dios, que todas las cosas hizo en su quenta y medida, y con hallarse esta razo pefo, y medida en todas las cofas criadas, fola la passion y tor mentos de su hijo, se quedo suera. Parecerale a alguno, que siendo el cuerpo de Christo tan pequeño, que segun se dize, no excedia de ocho palmos, no podian ser sin medida los dolores de açotes, y otros tormentos:pero el mesmo Señor que los padecio, puede dezir al que tal penfare lo que otro tiempo dixo a Abraham: Cuenta fi puedes, las eftrellas del cielo, que aqui son las llagas y dolores del cuerpo de Christo. Y es,porque aunque cabian en el cuerpo pocos acotes, eran tan repetidas y apenuscadas las llagas, que cada vez que llegaua el aço te, señalaua nucua estrella sobre las que estauan, mudando Pfalm. 68. la primera figura, como el dize en vn Pfalmo: Anadieron fobre el dolor de mis llagas. Y no dize quanto anadieron, porque carece de numero, y todas juntas carecen mucho mas del. Tambien carecen de peso, segun aquello de Iob: Oxala se

pulieffen

pufieffen en balança los pecados porque padezco, y los dolores y calamidad que padezco, que sin comparacion seria mucho mas el dolor que los pecados: porque aunque ellos fon in numerables, conuenia que lo que redimia excediesse a lo rede mido. Y assi como en otro Psalmo dize, que le rodearon ma- Psalm 39.

les fin cuento:assi pudo dezir, fin peso, ni medida.

22.

La segunda causa desta grauedad, es la delicadissima cople xion del hijo de Dios: porque como fue aquel cuerpo fanto formado de la sangre purissima y virginal de nuestra Señora, y milagrosamente por obra del Espiritu santo, y todas las co fas que nacen por milagro, son mas primas y perfectas, como fant Inan Chryfoltomo dize, que no las que por naturaleza, Chryfol. figuese que aquel cuerpo era mas delicado, y mas bien acom- Ioan. 1. plexionado que los otros, assi que por ser de materia tan deli cada, por fer concebido por milagro, tiene fer mas delicado, y por el configuiente mas sentible (como sant Buenauentura di ze) assi que por esta parte tambien era mayor su tormento, q el de los Apostoles y martyres.

23.

Lo otro que los tormetos del Senor haze mas graues y do lorosos, es aquel desamparo que tuuo, no solo en el huerto, sino en la Cruz, donde fue su santa anima desamparada para pa decer sin ningun genero de consuelo, al tiempo que dio sus quexas al Padre, diziendo: Dios mio, Dios mio, porque me desamparaste? Porque por satisfazer a la diuina justicia, y mostrar el amor con que padecia, cerro las puertas por todas partes a todo genero de aliuio y confolacion, assi del cielo, co mo de la tierra, en que fue desamparado, no solo de sus amigos y dicipulos, fino tambien de su proprio padre. Y desta ge neralidad dezia en otro Píalmo: Soy hecho como hobre fin fa nor y ayuda, fiendo yo folo el que entre los muertos estana li Factus sum bre del pecado, y de merecer muerte, ni pena. Esto mesmo dio sicut home a entender en otro Psalmo, quando dize: Atollado estoy en el sine adjuto cieno, y no hallo pie sobre que estribar, porque estana en la Cruz, y vehia cerrados los corredores y ventanas del cielo Infixusfum an auer quien assomasse, ni quien mostrasse vn pequeño con- in limo fuelo. Antiguamente en vaz afliccion que tuno Iacob con que profundi, se quedo dormido en el campo, al sin vio entre sueños vna &c. Gen. 28. escalera, que llegaua de la tierra al cielo, y a Dios arrimado a la escalera, parado a vna ventana, embiandole Angeles que subian sus desseos y oraciones, y baxanan con respuestas y fauores:

fauores: pero agora en este trance del hijo de Dios, no parece ventana en todo el cielo, Dios calla, los Angeles ni baxan, ni fuben, ni fe veen, no ay mas de vna escalera en este monte, y esta no llega mas, que desde latierra hasta el braço dela Cruz, de donde, ni aun vn jarro de agua no le embia, ni consuelo nin guno, sino befas y blasfemias: en que tambien fue figurado, en

aquellos dos animales, que mandaua Dios ofrecer por los pe Leuit. 16. cados del pueblo, de los quales el vno era degollado, ofrecido en sacrificio, y el otro desaparecia, y era embiado a la so ledad, dexando al compañero solo en el tormento. Pues assi fue en este celestial sacrificio, que Christo Dios y hombre ofre ció por los pecadores de todo el mundo, la vna de las dos naturalezas, era facrificada y padecia, y la divinidad, que es la otra, desaparecio dexando a la compañera sola en el tormento. Porque aunque quanto a la vnion hypostatica nunca la desamparò a ella, o a sus partes: pero quanto al fauor y consuelo y aliuio d'sus trabajos del todo la desamparò. En esto pues hizo tambien ventaja su passió a todos quantos han padecido martyrio, porque en medio del eran todos particularmen te fauorecidos y confolados: fant Esteuan tenia delate de los Actor. 7. ojos al hijo de Dios en pie, para fauorecerle, y otros santos fueron assi fauorecidos, lo qual se les echaua de ver en el marauilloso valor y esfuerço con que padecian desmesurados tormentos.

24. 2. Cor. 5.

Pfilm. -8.

mill suffer

emed hou

Todo esto se colige, de lo que fant Pablo dize en otra parte, que aquel que no sabia a que sabia el pecado, sue hecho de Dios pecado por nosotros. Lo qual comunmente declará los Doctores, diziendo, que fue hecho por nosotros sacrificio por pecados, que esso quiere dezir muchas vezes, pecado, en la ditina Escritura: Pero los q mas quiere ponderar este negocio, dexado el vocablo, pecado, en el rigor de fu fignificació, decla ran aquel lugar, diziendo, que hizo Dios a su hijo (que nunca auia pecado) vna estatua,o imagen de pecado, para vengarse del a su plazer. Quiere dezir, que nunca Dios ha castigado al pecado, quanto merece, porque nunca le ha topado folo para castigarie, sino en el pecador, el qual como es hechura suya, por no hazer mucho mal al hóbre que crio, y ama como criatura suya, no toma entera vengança del pecado quanta mere ce. De donde dizen los Theologos que aun hasta en el infierno tiene su jurisdicion la misericordia de Dios, no para que pueda

pueda tener fin, ni para que ninguna pena de las que merecé, segun la ley, se les aliuie, o perdone, sino que esta ley de tormentos, quando Dios la hizo, la pudiera hazer mucho mas ri gurofa, y de mas tormento. Y esto quiere dezir el Theologo Pramiae en dezir, que castiga Dios menos de lo que merece el peca- vitra condor. Pero si pudiera ser que por si topara Dios con el pecado, punit ci-fin misericordia se vengara, y a su plazer. Pues dize agora S. tra. Pablo. Ya que no puede Dios hallar al pecado a parte, hizo a su hijo vna como estatua del pecado, para vengarse del. De donde se entiende quan rigurosa fue la vengança que median te la passion de su hijo, tomò de tanta multitud de pecados, como en el mundo se han hecho y se haran.

Otra razon de la grauedad destos trabajos y tormentos da el bienauenturado sant Iuan Damasceno, sacada de la innoce cia del Señor, con vn pensamiento muy hidalgo y digno de su buen ingenio y dotrina, diziendo, que a todos los trabajos de Christo agraua mucho la innocencia con que padecio. Dize pues este fanto, que si viesse todas las penas de los condenados, y cada vna por si distinctamente, y sus processos, y causas, y por otra parte sola vna penita la menor de Christo innocente, mas le mueue esta sola, que todas las otras juntas. A lo qual ayuda lo que dixo el buen ladron, ( que para esto no Lue. 23. alegamos Hieronymos, ni Augustinos, sino vn salteador, alu brado y connertido) quando reprehende al compañero, añade. Y nosotros aun bien que pagamos lo que merecemos, pero este nuestro compañero, es de tener compassion, y espanto de su paciencia, porque no ha hecho porque padecer. Pues si assi es, mucho denia de ayudar a la pena de Christo su santa entendia, la qual era necenaria para que la incanonni

De todo lo dicho se entiende lo que Salomon dize en agl passo. Tres cosas me son dificultosas, y la quarta ignoro mas que todas, el camino del aguila en el cielo, el de la culebra fo bre la piedra, el camino de la naue en medio de la mar, y el ca mino del varon en la donzella, segun la mas recebida explicacion. En las quales palabras, segun los q mejor entienden, nos descubre los quatro mas principales mysterios de Iesu Chri sto nuestro Redemptor? En el camino del varon con la donze lla, su santa Encarnacion, salua la virginidad de su madre. En el camino de la cutebra sobre la piedra, su santa Resurreccion: porque auiendo estado poco antes colgado de vn palo

dignum, &

Prouer 30, Tria funt mihi diffi cilia, & quartu pe nitus,&c.

(como la ferpiente, que colgo Moyfes en su figura) despues

falio del monumento, y subio sobre la piedra, que le cubria. En el camino del aguita en el cielo, fignifica fu Admirable afcension. Y en el camino de la naue en medio de la mar, nos significa su acerbissima passion. Y dize, que consiessa que no pue & muent de entender como pudo salir aquel nauio de entre tantas tem pestades y tormentas, y tan terribles como en el mar deste mundo padecio: porque los que bien lo miran, por todas parres les parèce, que era impossible durar en ellas ningun nauio fin hundirse y anegarse ! La mesma o semejante admiracion. cayo en Esayas, quando ania de tratar de la passion del Señor que comiença con vn gran preambulo, temiendo que no auiz de fer creyda cola tan dificil como la passion del Señor, auie do passado en el sexto capitulo sin preambulo, mysterio tan alta como vera Dios en su magestad, con ser cosa tan graue, y de que algunos Doctores afirman auer sido la ocasion, que el Rey Manases le hizisse con tanta crueldad quitar la vida, asferrandole por medio, y diziendo que era blasfemo, porq dezia, que auia visto a Dios, siendo como es inuisible, como se

dize en el Exodo:con todo no vía de proemio, pero en el c.53. vsa del, por la grauedad de la passion que en el trata.

26. De donde se saca quan poca razon tuuo sant Iuan Chrysos tomo, si quiso dezir, que mayores tormentos auian padecido que Christo sus Apostoles, porque lo que de sant Pablo trae, que estaua cumpliendo lo que faltaua a las passiones de Chri fto en su carne por el cuerpo mistico, que es la Yglesia, este lu gar tiene muchas declaraciones acerca de los fantos, vnos entienden de la predicacion del Euangelio, en que fant Pablo entendia, la qual era necessaria para que la mesina passion nos aprouechasserotros que del cuerpo mistico de Christo sal tana lo que anian de padecer los miembros, lo vno porque no nos quiso librardel todo de nuestras passiones por nuestro bien: lo otro porque queria que su passion, aunque copiosa y infinita, fuesse ayudada dela de los santos, para el tesoro de la Iglesia, para su dignidad dellos, aunque todo redundana en gloria del mesmo Señor. Assi como quando vn Principe vestido llanamente no va menos honrado, sino mas, porque sus criados vayan en su compañía vestidos de oro, perlas, y reca mados, porque todo aquello fale de la hazienda del mesmo Principe, assi los santos que hazen mayores milagros dan

con ellos

Ifai. 13.

-32 71 211

Exod. 33.

€ol. 3.

mil sinT Mich scient ed marche

omos)

Prener 16.

con ellos gloria a Dios, por cuya virtud y con cuyo caudal se hazen. Y annque eko tiene tambien verdad en los trabajos que ellos padecian, pues con fauor y ayuda de costa del cielo se padecian, norme parece que es tan acertado sentir de los trabajos que fueron mayores, como de los milagros, por que siempre escogio el Redemptor para si los trabajos, y pa ra nosotros el descanso: alomenos el alinio en los que se padecen, y antes quiso sacarnos a fuera dellos, que salirse el aun dandonos tanto fauor y confuelo, en que se muestra mas la fuerça de su amor. Y assi padecio el, porque nosotros no pa decieffemos, alomenos quanto mereciamos. De donde parece, que fant Iuan Chryfoltomo, o no se deue seguir aqui, o lo que mas creo es, que folo quiso dezir, que ellos padecieron mas cosas en numero, y en tiempo, que el Redemtor : y el recelo que tuno de fer notado fue, porque aun assi parece sentencia atrenida, para dezirse, por la reuerencia que a la passion del Redemtor se deue, de la viorie de l'instante el agua era clara. Quando fue coronado de efoinas dio yn ra-

# S. 5. De la paciencia con que el Redemtor padecio sus trabajos y tormentos. N todos los trabajos que el Redemtor del mundo pa

decio, como eran para exemplo nuestro, puso al pie de cada vno el testimonio de su paciencia y mansedú-bre, como cada vno podra hallar facilmente si con até cion y con desseo de imitarle los leyere. Porque no solo callaua en algunos dellos, mas aun daua fenales de alegria, refbondiendo con algun nucuo beneficio al injuriador, como nium tuno fue quando en sus santas barbas le dixeron que mentia : a lo non el ve qual respondio con enseñarles la verdad, y declarandoles la gram. auia dicho . Gran descortessa fue, la que los de Samaria le hi- Lue . zieron, quando llegando de camino y cansado no le quisieron dar posada, ni abrir la puerta: de que los dicipulos tomaron tanto enojo, que le pidieron que baxasse suego del cielo, y los abrasasse como a gente de poca caridad y descomedida: pero su respuesta sue clementissima, diziendo, No sabeys con quien vinis, ni con quien andays, el hijo del hombre no Hier epif. vino a matar las almas, sino a saluarlas de la muerte. Y au S. de Agasia. Hieronymo passa adelate. Todo es arguméto delo q dezimos, to. 3. Dize q el negar los Samaritanos a Christo la posada, aunq fue H 2 descor-

At! Luc. 22.

descortesia y grande, pero fue pronidencia particular del mes mo Senor, que yua de camino a padecer, y permitio que no le quil veni- diessen posada, porque con ocasion de tenerse en ella, no se di latasse su muerte que de buena gana yua a padecer. Tambien es gran feñal de fu paciencia, llamar amigo al traydor, y restirayr la oreja a Malcho sierno de los ministros de su prendi miento, y la reprehension que sobre auersela cortado, dio a S. Pedro, y la sentencia dada en aquella coyuntura, contra los que ponen mano a la espada, y matan con ella en medio de tantas injurias y malos tratamientos, como en aquella hora

Luc. 22.

Gen. If.

Luc 25.

D. Bonau.

recebia de mano de aquellos a quien hazia elte fauor. Pues al mal sierno, queldelante del pontifice le dio la boserada, se bol uio mansisimamente, y le hizo, como juez suyo, y de sus palabras: que aun a la mas fina paciencia de los fantos haze ventaja la fuya: en que como no ay agua tan clara, que meneando el cantaro no leuante el fuelo: assi es el hombre. Pero Chri sto no tenia assiento, y assi por mas que le prouocassen, siépre el agua era clara. Quando fue coronado de espinas dio vn raro exemplo de paciencia, a los que fomos, quando nos hazen mal, inclinados a ver o faber quié nos le haze, escodiendonos por otra parte, y oluidandonos de los bien hechores: cosa que a Dios enoja mucho. Y por esso quado dize en el libro del Ge nesis: Yo se que ha de ser este pueblo peregrino en tierra age na, no le dize qual es la tierra, porque no comièce desde luego a cobrar la enemistad. Y de aqui es la que el tiene con el que siembra discordia entre los hermanos, que es auisalles con verdad,o sin ella, de quien trata de hazerles mal, con que fuelen indignarse y cobrar contra ellos odio y rancor pero el Redemptor del mundo al tiempo que con diabolico atreuimiento, y con manos sacrilegas le han de dar de bosetadas, fegun nota y aduierte el bienauenturado Doctor fant Buenauentura, ordena que le pongan vn paño delante de los ojos, para no ver ni conocer a quien le daua. No porque assi como assi no lo viesse y conociesse, pues era Dios verdadero, y su juez, que ania de juzgar aquel pecado, con los de mas, fino para nueftro exemplo, que con femejante pa ciencia iuframos nueltras injurias, y afrentas, o no queramos ver de quien las recebimos. Por estas podemos facar y conjeturar otras que el Señor, no folo con paciencia sufrio, mas las pago luego con buenas obras : pero en las demas, y en estas, bien bien se entiende quanta tuuo : pues el Propheta nos dize que Isi. 13. estuno a todas como vn cordero, quando le trasquila sin abrir

su boca, lo qual dize tambien el Apostol sant Pedro, y es vna Acto. \$. de las mayores señales de paciencia:porque como dicho queperograd

da, tiene esta virtud por condicion, ser muda quando recibe mes apretado garrote diefle a fu infidelicas secono la saruini

eram diffe 28. ....

Luc. 22.

Apad Pa

O GER 12

Y lo que mas prueua la grandeza desta paciencia, es el rece bir los trabajos y injurias, no folo con ella, fino con alegria, y agradecimiento, como fuelen aca los hombres recebir yn gra beneficio, por lo qual los hazia el grandes, en retorno dellas, como a quien no parecia hazerle injuria, fino ayudarle y fer-

uirle a su pretension, que es lo que el bienauenturado S. Leon S. Leon Pa Papa dize, hablado a este proposito: Admitio el Sesor las ma pa ser 10. nos impias y facrilegas de aquellos furiosos enemigos contra de passiosi, las quales por el mesmo caso, y al tiempo que obran su mal ne Dominis dad facrilega, ayudauan y seruian al Redemptor: y llegaua a in se im tanto esta alegria y buena voluntad con que sufria los traba-pias surem jos, que con ser tanto el dolor que en su santa cabeça causauan tium malas espinas de las corona, le parecen goticas de rocio en el li- nus quandu bro de los Cantares, quando llama a la puerta del alma su re- proprio in quebrada: y dize, Abreme hermana, que vengo con la cabeça sceteri, fallena de rocio, y mis cabellos goteando con las gotas de la no mulata fue che. No lleuaua el Señor la cabeça hasta la Cruz co rocio, sino redeptori. con mucha sangre y dolor, sino significa la gana y amor con Cant. 5. que lo padecio, y que aquel era vn pequeño trabajo para el, como lo suele ser a vn enamorado vn pequeño sereno, y vnas gotas de rocio, a trueque de hablar a sus queridas desposaque e ando prijendo a bozes la muerte acre Filaro, cire, cab

Pero el mayor encarecimiento de todos, con que se muestra a donde llega la paciencia del Señor, es en la que fant Au-Ohrys. in gustin, S. Chrysostomo, y Tertuliano conuienen, que es de- ho. 80. in zir, que fue tata, que otro q Dios no la podia tener tan gran- Aug tract. de. Sant Augustin dize, que quando estando en la Cruz le de- 37. in Ioa, zian, que baxasse della, y q le dauan su Fe y palabra de creerle Tert.li. de toda su dotrina: y con serle tan facil el baxar, y ser la cosa que patien e.3. el mas desseaua el ser creydo de aquella géte, y por quien auia hecho tantos milagros tan poderosos, y por quien padecia muerte tan ignominiosa, nunca lo quiso hazer : por parecerle y ser ello assi, que tan gran paciencia como la suya, en tan grandes dolores y afrentas, era mas poderosa para conuertir

vn al-

Quia pitic tiam-doce . bat potenviam diffe rebit. Lu: 23.

Luc. 23.

Luc. 23.

Luc. 22.

patien.c.z. tuliano dize.

Offer. 12.

Ilidorus. Apud Palatios in Offea. 12.

Luc. 23 Et prænalucrunt vo ces corum.

vn alma bien considerada, que aquel milagro, que ellos pedian, ni otros mayores. Y assi dize esta razon fant Augustin, en estas breues palabras. Porque queria enseñar la paciencia, dilatana la omnipotencia. Y assi sucedio, que ningun milagro vio el buen ladron, que mas fuerça le hiziesse, ni mas apretado garrote diesse a su infidelidad, como la pacien cia de Christo innocente en tantos males. Esta convirtio tabiem al Centurion, que entonces, quando dio Christo la gran boz, con que espirò, entendio, o echò de ver la grandeza de sus tormentos y dolores : y esta mesma convirtio a los que dandofe golpes en los pechos se boluieron a la ciudad, llorando sus pecados. Demanera, que desto y de lo que el demonio entendio, quando quiso espantar a la muger de Pilato, se entiende lo que estos tantos dizen, que de la pacien cia de Christo (por ser tan grande ) se entendia su divinidad: Ter.lib.de pues ningu hombre puro pudiera llegar a tenerla, como Ter

Pero esta mesma verdad se colige del viejo testamento quando el Angel luchò vna noche con el Patriarca Iacob, v Genes, 28, quedò vencido : del qual dize el Propheta Osseas, que acabando de vencer al Angel, cobrò esfuerço, y lloro, y le pidio mercedes, y se las hizo, que le bendixo. Es passo dificultoso de entender, porque razon llorò Iacob en esta ocasion. Pero facanos desta dificultad el bienauenturado fant Isidoro, diziendo, que aquella lucha de Iacob y el Angel era expressa figura de la lucha entre Christo y los Iudios, en la qual aquella gente prenalecio contra Christo. (Y assi lo dize el texto, que estando pidiendo a bozes la muerte ante Pilato, dize, que prenalecieron sus clamores. ) Y que viendo esta lucha el Patriarca por espiritu de profecia, llorò, y con razon, viendo que sus decendientes auian de tener contra Dios encarnado tanto atrenimiento. Y auiendo llorado este caso, rogò al Angel que con todo esso no negasse a aquel atreuido y desconocido pueblo su bendicion. Lo qual alcançò, pues a la Virgen, Apostoles y a los martyres y otros santos de la primitiua Iglesia que del decendian, enriquecio de tantas riquezas. Esto dize fant Isidoro:y es certissimo que el Angel con quien Iacob alli luchò, era el hijo de Dios, y alli se dize Angel: porq allende de que en muchas partes aparecia el mesmo hijo de Dios Angel del testamento en la figura que solian aparecer

los An-

los Angeles, como es comun fentencia de los fantos, y alsi, Exod. 4. habla en persona de Dios primera muchas vezes, y no terce- Exod. 10. ra, como lo hizo en la carça, y en el monte de Syna . Pero en Con. Syr. este lugar dizelo expressamente el Concilio Syrmiense, de- c. 14. terminandolo debaxo de anathema. Y el auer alcaçado este beneficio y bendicion, figurò el auerle Dios assegurado y fauorecido en la guerra que hizo contra los Sichimitas, matan- Gen. 34. dolos por el pecado que hizo el Principe dellos cotra su hija Dina, donde por ser ellos pocos, y en tierra de los mesinos enemigos, se vio el y sus hijos en grandissimo peligro. Aora a nuestro proposito, dize el Texto en el Genesis, que entonces Gen. 32. alcançada esta merced, dize Iacob, que vio a Dios. Quiere dezir, que le conocio: y las señas fueron: en que acabado de recebir tanto dano, ofensas y muerte afrentosa de sus decendie tes, haze luego mercedes en pidiendoselas. Que assi como el Iacob era figura de los Iudios sus decendientes, y su vitoria lo era de la que ellos, permitiendolo Dios, auian de tener co tra su hijo: assi las mercedes que el Angel le haze quedando vencido de Iacob, es figura de las que el Redemptor hizo, o auia de hazer a los mesmos Iudios, que contra el preualecieron: y assi como el conocio en esto a Dios, assi conocemos ser lo, el que a esta coyuntura haze tantas mercedes a los que le maltratan.

Pues si assi es que Christo nuestro Redemptor en sus trabajos y afrentas nos fue dado por dechado, y exemplo de paciencia, y el la tuuo tan por el cabo: boluiendo al principio, hagamos lo que sant Pablo dize, que dexando la carga de co- Hebr. 12. goxas y cuydados, que apefgan el coraçon, y le detienen fu ca mino, corramos a la pelea, poniendo los ojos en Christo autor y perficionador de la Fe, que haziendo poco caso de las afrentas sufrio la Gruz. Donde allude sant Pablo, o a los q sacan alguna letra o pintura y fon aprendizes, que tienen la plu ma en la mano, y los ojos en la materia o dechado: o alude a los que teniendo la cabeça flaca passan algun rio, que poné los ojos en alguna cosa firme dela otra parte, no mirando al agua por no destianecerse y caer. Assi ha de hazer el Christiano en las aguas deste mundo, que son los trabajos del, que si mira a la variedad dellos, y como fuceden vnos a otros, y a la inconstancia del mundo, se desuanecera la cabeça staca, y caera: Por esso couiene poner los ojos en la firmeza que el Senor tuno en

3 I.

fus tra-

Coll Synce

Plutare.

Galate 3.

fus trabajos toda la vida, para que afsi pueda falir fin daño de los fuyos, quanto mas, que quando no vuiera mas bien que te ner en ellos por compañero a Christo, estauan bien pagados. De Alexadre Revide Macedonia se quenta, que viniedo muy altino de conquistar y ganar muchos Reynos de Oriente, le embiaron los de Corinto a ofrecer la vezindad de su cindad. y sonriendose el, y despreciando aquel presente, le replicò vno de los Embaxadores. Pues no lo tengays feñor en poco, que a folo Hercules fe ha dado, y a vos agora ofrecido. El Rev entonces, como era ambiciofo y amigo de gloria, viendo que no lo era poca fer en algo compañero folo con Hercules, que tenian entonces por medio dios, lo acepto de buena gana. Assi aunque en el mundo la paciencia en los trabajos sea menospreciada, y aun huyda y condenada del, no la condenes tu, fino abraçala como cofa muy preciofa y honrofa, por tener en ella por compañero no menos que a Iesu Christo verdadero Dios. Semejante fue lo que Plutarco en sus Apophtegmas quenta de Phocion, hombre Griego, estimado y valiente, que lleuandole por malicia de sus emulos condenado a muerte, dixo a otro que con el yua condenado, confolandole: No te basta Tudippo (que este era el nombre del companero) que mueres con Phocion? Quanto con mas razon puede dezir el Christiano, Bastame padecer y morir en compañía de Iesu Christo? Lo qual por otras palabras nos dize el Ecle Ecclefi.23. fiastico. Gran gloria es seguir al Señor. Quanto mas que el q embia el trabajo, es no folo compañero, fino autor de la mefma paciencia. Demanera, que a los hombres impaciétes y mal sufridos, podriamos dezir aquellas palabras que sant Pablo dize a los de Galacia, aunque en otro fentido. O locos Christianos, quié os ha hechizado, o aojado, ante cuyos ojos Chri sto Iesus està crucificado? Como quien dize: Ciegos estays, o hechizados, pues viendo al hijo de Dios cosido en vna Cruz, sin parte de su cuerpo que no este lastimada, y con tanta paciencia como vn cordero, y puesto assi para reprimir vuestra impaciencia y colera, no la tengays con todo esso. Quien ay que considerando bien la paciencia de Christo, tenga brio

> como fue tan sobrenatural, se corrio la mesma naturaleza, y escureciendose el sol se cubrio su rostro. No quie-

> ni atreuimiento para ofar chistar en sus trabajos? Pues esta fue tanta, que las piedras se corrieron de su propria dureza, y

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

No quiero cerrar este discurso con otras palabras, sino có las que della dize el gran Tertuliano, hablado del Schor: Que Tert. de pa dire(dize) de aquella paciencia de Dios, que en la tierra toca- tient.c. 3. mos como con las manos? Sufrio nacer del vietre de vna muger : espera la edad y crece : despues de grande no dessea ni procura ser conocido: para si solo sue injurioso: dexase bautizar de su sieruo: y quando se ofrece pelear con el tentador, co folas palabras se contenta vencerle : quando siendo Schor se hizo maestro, enseñando al hombre a escapar la muerte por alcançar salud, aun que ofendida la paciencia: no sue porfiado ni bozinglero: no oyo nadie sus bozes en las plaças : no acabo de quebrar la caña caxcada, ni apago la pauessa que tuniesse algun humito, porque no auia mentido el Propheta, o por mejor dezir, el testimonio del mismo Dios, quando puso en el su espiritu con toda paciécia:a ninguno despidio ni desecho, que quisiesse seguirle: no nego su presencia a nadie que le cobidasse a su mesa, o casa, antes el se humillo a lauar los pies de Ioan. 13. sus discipulos: no despreció publicanos ni pecadores: ni aun con aquella ciudad se enojo, que no quiso recebirle, auque los discipulos quisieran poner suego a pueblo tan mal mirado: curo a los ingratos, perdono a los calúniadores y acechadores de su vida, y esto es poco, pues que al traydor que le vendio, tuuo configo, y no le descubrio. Pues quando le venden, Ifai. 53: quando le prenden, va como vna oueja al sacrificio, que no abrio su boca mas que vn cordero en n anos del trasquilador: el que si quisiera, pudiera traer del cielo Angeles a legiones en su ayuda, no quiso consentir ni aprouar, ni aun vn cuchillo de vn discipulo en su sauor: en Malcho sue herida la paciencia del Señor, demanera, que para adelante maldixo los hechos Luc. 22. de la espada : y el satisfizo con la paciencia madre de la misericordia, al que no auia herido, restituy endole la sanidad. No digo que fue enclauado en la Cruz, que a esfo auia venido, pero que tiene que ver muerte con afrentas, pues podia morir fin ellas? Pero quiso tener a la partida tan buen saynete, como el de la paciencia. Escupente, açotante, burlan del, vistenle de andrajos, y despues como a loco con vestiduras seas, y con mas feas le coronan : O gran testimonio de ygualdad de animo, el que vino a esconderse debaxo de la figura de hombre, ninguna impaciencia del hombre quiso imitar. En esto, o alomenos principalmente (o Phariseos) denierades de auer conocido

conocido al Señor, en que tal paciencia como la suya ningun hombre puro pudiera tenerla. Tales documentos como estos y tan grandes ( la grandeza de los quales fuele fer acerca de los infieles, mengua de nuestra Fe, y para nosotros los Christianos, instrucion y doctrina) manifiestamente prueuan, no folo enfeñando por palabra, sino en el padecer del Señor, a los que es dado el creer, que la paciencia de Dios es vna cierta naturaleza y grandeza, de diuina y natural propriedad. Hasta aqui Tertuliano.

## DISCVRSO NONO, DE LA PA-

ciencia en los trabajos, a imitacion de la que con los pecadores tiene el mesmo Dios.

Aug. li. de patien.c.r. Chryf. fuper. Pfal.6. principio.



AR A cerrar este quinto libro, y cocluyr los exemplos del, no ay mas donde subir, fino a mirar la paciencia, que segun la diuina naturaleza, tiene Dios con los pecadores, de quien dize fant Augustin, que la mayor alabaça desta virtud, es que la tiene el mesmo Dios:aunque se ha de enten-

der, como el mesmo alli declara, como quando en Dios ponemos nuestros afectos:pero quitadas las imperfeciones que en nosotros tienen, solos considerados los esectos que en nosotros suelen causar: porque assi como Dios tiene colera sin imperfection quando caltiga, como el colerico y ayrado, y tiene zelos sin imbidia quando se venga, como el zeloso, y misericordia sin dolor, quando se apiada de nuestras miserias: assi tiene paciencia sin passion y sin poder tenerla: Pero ay aqui vna marauilla, que se compadezca con su justicia y sus enojos, el tener paciencia y esperar, y esto en tato grado, que estando delante de los pecadores, quando le ofenden, no solo proficifces los sufre, pero los sustenta: y no solo esso, sino en los mesinos pecados los alumbra con su Sol, y tras esto por dexallos mas libertad, dize mil vezes, que se ausenta, quedando alli ta presente, que ni el pecador podria viuir sin el, ni cometer aquel acto feo del pecado, si el no estuniesse presente. Por esso dize Tertuliano, que la paciencia en Dios es vna propriedad natural de su naturaleza.

Matth. "5. Peregre

Eft

Esta paciencia de Dios, nos da a entender en muchas partes la Escritura, vnas vezes se llama tardo y perezoso para enojarse:otras dize, que tiene Dios largas narizes, para dezir que tarda mucho en subirsele la colera, o mostaça dellas. Y esto dio a entender quando dize, que venia de espacio y pasfeandofe, quando vino a castigar a Adam. En vn Psalmo dize, Psalm 7. q Dios es juez justo, fuerte y sufrido: juez, porq es Señor de todo: justo, q por ninguna cosa torcera la vara de su justicia: fuerte, porque nadie le puede yr a la mano, para que no la haga:pero con todo esto sufrido. Y da la razon Lastancio, dizié- Lastant. do, que si luego nos castigasse, quado le ofendemos, ya se auria acabado el mundo, porque apenas ay hora que no pecamos, y assi ninguno vuiera llegado a viuir veynte años. Esta mesma razo da sant Iuan Chrysostomo en muchos lugares, y el vno Chrys, ho. es en la homilia quarenta y nueue, de las que al pueblo de 49. ad po-Antiochia hizo: en la qual lo dize dos vezes: y en la fegunda pulum, vis dize, q fi luego tras el pecado embiaffe el castigo, como se sal- epis. 2. ad uara S. Pablo?como tambié S. Pedro, que fueron los maestros Tim. ho.; y Predicadores de toda la redondez del mundo? como se sal- post media uara Dauid por la penitencia? como se saluaran los de Gala. & cotione. cia, y otros muchos? Assi que dize, no todos los pecados ca- 4. de Lastiga en esta vida, ni todos en la otra, sino parte castiga aqui, para despertar los floxos y dormidos. Leese q castigo a los q cogio la torre de Siloe, y a los que Pilato mato, mezclando fu fangre con la de los facrificios, y a Pharaon, y a otros, agora y entonces: y que a otros dexo como al rico auariento, y a otros muchos, hazelo para despertar los q no creen las penas qestan por venir, y auiuar a los q creen y son algo perezosos: pero q si vsamos mal de la paciecia, ni vna hora nos esperara co el castigo: Lo mesino dize en otra parte, que espera y sufre Ide ho. 5. Dios a los pecadores: sino por ellos, por lo q dellos ha de na- de ponite cer:Idolatra era Tare, sieruo, y autor de los ydolos, pero sufriole por Abraha que del auia de nacer. Que cosa mas mala y fin vergueça, y mas aborrecible a Dios q Efau, como S. Pablo Rom, 9. dize, y sufriole Dios, porq a la tercera, o quarta generacion Lucob dile auia de nacer del Iob: Y assi mismo sufrio a los Egypcios sie- xi Esau, odo tan abominables ydolatras, por los monesterios de santos dio habui. Ermitaños q alli auia de auer: Y trae alli vna comparacion, q las leyes de los Romanos mandauá guardar las preñadas aun q fuessen grandes sus delictos, hasta q pariessen, por no matar

con la delinquente al innocente. Pues si hazen esto las leves humanas, (dize este fanto) porque no lo hara Dios para guar dar en los frutos la penitencia ? Y torna alli a dezir, que si se diera Dios priessa a castigar, no tuniera su Iglesia a sant Pablo, si luego que peco, le castigara: por esso, dize, le sufrio v espero, siendo blassemo, para que su paciencia nos le diesse penitente. De lobo, quien le hizo pastor? la paciencia de Dios: Quien hizo de vn publicano vn Euangelista? la paciencia de Dios que tuuo piedad de nosotros, y los conuirtio a todos. Assi lo haze agora. Quando vieres vn hombre vicioso, beuedor, que agora ayuna: o al que era blasfemo, agora Theologo y Predicador: si al que antes no dexaua de la boca cantares fuzios y deshonestos, vieres empleado en Psalmos y alabanças diuinas, no te marauilles fino de la gran paciécia de Dios, y di: Esta es mudança de la mano de Dios, porque Dios para, todos es bueno: pero su paciencia en los pecadores se senala. Lo mesmo dize en otra parte, comparando a Dios al medico, que no aplica siempre tan fuerte medicina, quanto requiere Chryf. su la fuerça del mal, fino quato puede sufrir el sujeto que le paper. Pfal. dece: assi Dios, quanto basta para sanar, y no para destruyr al

1. Ioan. 3. Abinitio diabolus peccat. Ioan. 8.

Genef. 6.

Matth. 9.

Pfal. 76.

los Angeles que pecaron, pues fiendo tan graues, su pecado q fueron los que inuentaron el pecar, y lo enseñaron a los hobres, como dize el Espiritu santo, que desde el principio peca el diablo: Y a los Iudios pecadores, llamo hijos del diablo, diziendo: Vosotros teneys por Padre al diablo. Con ser tan graue el pecado del demonio tuuo Dios paciencia, que aunq 1 le castigo echandole al infierno, harta paciencia tuno pues no le aniquilo. Luego la tuno con nuestro padre Ada: Y quando menos parece que la tuno, fue en el general castigo del diluuio, y entonces le dolio el coraçon por auer de castigar al hóbre, y espero ciento y veynte años. Desde alli quatas ofensas, quantas idolatrias y abominaciones sufrio a su pueblo, hasta la venida de Christo? quantas desde su nacimiento hasta su passion: y de alli halta la destruycion de Ierusalem? Y qual hallo sant Pablo al mundo? que de pecados cuenta del , porq no quifieron tener a Dios en su consideracion: y quanto ha sufrido desde alli hasta nuestros tiempos? De donde podemos

tener

7-62 pecador, so a sol reposon, so hour la A Saotouni corto y sie

Esta paciencia començo Dios a vsar, desde el punto q vuo pecadores, a quien sufriesse o perdonasse. La primera vso con

Rom.I.

mayor experiencia de la paciencia de Dios, pues los pecados eltan en su punto co tanta desuerguença, y con tanta obligacion de no auer ninguno, por los raros y admirables exeplos, que desde que el vnigenito Hijo de Dios vino al mudo, se nos han propuelto, y los beneficios que de su mano hemos recebido, y las amenazas que nos ha hecho con las mudanças, nouedades, y juyzios fuyos, que hemos visto, y leemos? Quanto es el oluido? quanto el desprecio y el poco temor de la ley de Dios?que mandamiento hay en ella contra quien no aya cada dia nueuas inuenciones de pecados? Quien ay que pueda dezir: Yo amo a Dios con todo mi coraçon? sino qual, o qual? Que ocasion ay tan ligera que no se lieue sin respecto ni castigo millones de juramentos? Que modo es el nueltro de honrar y celebrar las fieltas? Quales dos estan en paz co verdadero amor y caridad, sin propio intereste y amor fingido, o alomenos fragil? Que pueblo ay donde parezca mal ni se caltigue la deshone tidad? Donde no se arde todo de adulterios, homicidios, venganças, auaricias, rancores, embidias, ambiciones? Quando menos frequentados los templos, los Sermones, y los Sacrameros? Quado menos platica y memoria de Dios? Quando mas priessa a lo terrenota las haziendas, a los oficios, a los fauores? Pues quando vn solo pecado vuiera, es de tanta malicia y ponçoña, y enoja tanto a Dios, q con justicia, y sin fer riguroso, bastaua para acabar el mundo, quato mas auiedo tanta desuerguença en el pecar? Pues si juntamos con esto la multitud de la infidelidad estendida por esse mundo, tanto Moro,tato Turco, ydolatras, hereges, que hallaremos en que estribar para que Dios no nos acabe? de con consagonates ad

Cierto no la ay mas que la paciencia de Dios, que tanto mas se conoce su grandeza, quanto mas la consideracion descubre los pecados que la prouocan: Y juntamente, quan al reues se ha Dios con nosotros, de lo que los pecadores merecemos, que en lugar de acabarnos, dize por Hieremias, que con Hiere. 246 cuydado embio a su pueblo sus neruos los Prophetas, a Pre-Ossex.12. dicarlos, leuantandose de noche a embiarlos. Y por otro Propheta dize, que embio muchos Prophetas, y multiplico las visiones y prophecias: en que da a entender la paciencia y sufrimiento, y la gana y desseo de que el pueblo se conuirtiesse: y esto es, para exe nplo nuestro, que si a cada ofensa pudiessemos, y nos fue licito tomar la vengança, ya no auria mundo,

acabando-

richm.

3

acabandole nueltra colera : fino para que prouemos primero todos los medios para reduzir nueftros hermanos a buen camino, pues que Dios que no deue a nadie nada, ni de nadie espera nada, ni tiene precepto o consejo de nadie, lo haze assi: No vees con quanta paciencia y bondad embia (como el nos aduierte) su Sol sobre los que le ofende? su luz sobre los ydolatras que le quitan la honra, para darla a piedras y palos fobre los Iudios que mataron a su hijo? sobre los Turcos que tienen ocupada la tierra Santa donde su Hijo nacio, anduno, y padecio, y obro tan inestimables marauillas? sobre los hereges que perfiguen y blasfeman fu Santa Iglesia Catholica? el agua, el rocio, las influencias del cielo, los ministros de los elementos, los oficios de los tiempos, el calor del Sol, la humidad del ayre, el frescor del agua, la fecundidad y fertilidad de la tierra?no les da haziendas, hijos, contentos, Reynos, vaffallos, fuerças, vida y salud? rodo esto no lo comunica Dios a todos los ingratos? Quien podra dezir, o para que se ha de aduertir, siendo tan claro, quantos pecados enormissimos, y maldades se cometen cada hora delante de sus limpissimos ojos, de todas gentes, aun de los que professan su Fe, seruicio y amistad, sin verguença ni respecto ninguno? ve asse obnaco

Tertul, de patientia. cap. 2.

Pfalm.13.

2. Petr. 3.

Hirre 24.

Verdaderamente dize muy bien Tertuliano, que llega su paciencia a q tomen ocasion los Gentiles, y digan, q no tiene cuydado del mudo, ni cura ni haze caso de lo que en el se haze. Demanera, que esta su paciencia, por la malicia de los hobres, es perjudicial a su honra, que le tienen por ciego, sordo, y dormido. Que venga vno a dezir que no ay Dios, otro que ha desamparado los hombres:otro, que se anda por los quiciales del cielo, no curando de la tierra; como no sea ninguna destas la verdad ni la cansa, sino la paciencia de Dios, nacida del desseo q tiene que nos saluemos, segu aquello que S. Pedro dize: Vía de paciencia por vosotros, desseando que ninguno perezca, sino que todos se conviertan : la qual tanto mejor se entiende, quanto los hóbres fomos mas colericos, quado nos hazen algun enojo, que apenas esperamos al segundo, y casi nanca al tercero. Y quado en alguna historia leemos, q algun hombre, o pueblo ha quebrantado la Fedada, o sido ingrato a quien le perdono, no podemos sufrir que mas sea perdonado. Sant Iuan Chryfoltomo hablando desta paciencia de Dios dize, que Dios la tiene con los hombres, no para que puestos

los

6.

-cabando-

los ojos en ella, añadamos pecados nueuos: porque antes, aísi Chiy como nosotros los vamos anadiendo, va Dios tambien anadiendo mayores castigos para ellos, y para los passados, porque si alguno peco como Pharon, y no se ahogo como el en 12 Exod. 14. mar, queda otro mar de infierno dode ahogarle : y si otro ticne pecados de Sodoma, y no embia Dios fuego del cielo para abrasarle, es porque sino haze penitencia, se le tiene apareja - Num. 20. do mayor en el infierno, y assi de los que no fueró mordidos de las serpientes en el desierro, queda el gusano que perpetuamente les ha de roer, y para los perjuros el temblor de dientes, porque no falta quien con esta confiança peque, como Dauid dezia: Porque pensays que esta el impio pecador haziendo cocos a Dios: esto es, pecando delante de sus barbas? Y responde el, y dize: La causa es, porque en su coraçon esta diziendo, que no tratara Dios dello, ni tomara cuenta. Pues esso dize S. Iuan Chrysostomo, que muy buena cueta tiene, y muy estrecha la ha de tomar, pues va haziedo sus partidas de penas eternas, conforme a las de las culpas, y tanto mas graues las penas, quanto las culpas fon mas, y con mas desagradecimiento repetidas. Esto es lo q S. Pablo dezia a los Rom. 2. Romanos, có tanto espiritu y zelo. Piensas tu hombre q juzgas a los q pecan, q quado los imitares, huyras o escaparas el juyzio de Dios? O es q desprecias las riquezas de su benignidad, paciencia y longaminidad? No sabes q la paciencia y bódad de Dios con q te espera, te va combidando y mouiendo a penitencia? pero tu erestan duro y tan impenitente, q co tu dureza atesoras yra y enojo cotra ti, para el dia de la yra y ju sto juyzio de Dios, q ha de pagar a cada vno fegun sus obras: Assi, q no nos descuydemos ni asseguremos pecado y dilacado la couerfion conados desta paciecia, pues no se tiene para que peques, sino para acabar pecados, q lo que se ordena para perdonarlos, no ha de fer para cometerlos ( como dize el derecho) q fi vuo vn ladro bueno a quie Dios espero y sufrio toda su vida, y le salno al cabo della, por esforçar los pecadores grades y animarlos a su conuersió; tabien quiso q fuesse solo, para q no nos atrenamos a víar mal de su paciécia, esperando a salir de pecado hasta aquella hora. Gran loco seria el que por auer visto vna vez en Valladolid, que por passar vn ahorcado por las casas Reales, y auerle visto lleuar vna persona Real, y por esso aver escapado la muerte, hiziesse el muchos delictos rencia

27. ad po-

Pfalm.9. Propter quid irritabis impius Deű.

De immuni.ecclefia rum in 6. c.decet.

delictos que la mereciessen, constado de que quiça escaparia como el otro escapo, no aviendo sucedido cincueta años mas que vna vez: pues assi es el que con descuydo y a plazer peca, confiado de la paciencia que Dios suele tener co los grandes pecadores toda la vida, y con el buen Ladron en la Cruz. El Sabio dize: No digas, la misericordia de Dios es grande, el aura merced de mis pecados. Pues porque no lo tengo de dezir ? es caso de Inquisicion dezir que es Dios misericordioso, v confiar en su misericordia ? El mesmo responde luego : No anadas pecados a pecados, porque tan buenos pies tiene la justicia de Dios, como su misericordia, y tan presto llegara la vna como la otra: y aun la yra de Dios esta affestando y mirãdo para tirar a los pecadores: Pues esto dize fant Chrysostomo, que no nos firua la paciencia de Dios para pecar con mas licencia. De lo que nos ha de seruir, es de imitarla y tenerla a su imitacion con quien nos ofende, y en nuestros trabajos:porque si el que no teme a nadie, ni deue a nadie, ni esta fujeto a nadie, tiene paciencia, y espera, y perdona a quien le ofende, que mucho que vn gusanillo miserable, que todo lo q padece, deue, y mucho mas, (y fin que deuiesse mas que el pecado original, esta sujeto a miserias y trabajos ) los padezca con paciencia y sufrimiento: mayormente agradando en esso a quien tanto deue como a Dios, y que tan largamente le ha de pagar este sufrimiento? A babi amagnot o biomi

Pero porque hemos dicho tan encarecidamente de la paciencia y sufrimiento de Dios, có que espera que los pecadores se conuiertan, es bien aduertir, que ay algunos pecados q por justos juyzios suyos, y por lo que el se sabe, le suelen acabar mas en breue la paciencia, fegun de las diuinas letras fe colige, para que el pecador este aduertido que en ellos (y quiça ay otros que yo no se,o no digo) ha de andar mas recatado delante de Dios, y menos seguro. El primero el pecado de los murmuradores, que ponen légua en los Sacerdores y fieruos de Dios, y hazen delto risa y conuersacion, cuyo castigo repentino esta en el quarto libro de los Reyes, a los capitanes quinquagenarios, a quien el fuego del Cielo mato repentinamente. El segundo, de vnos padres y madres que enseñan a sus hijos y hijas a pecar, como los que porque oyan dezir malas palabras a sus padres, sueron comidos y despedaçados de los offos del bosque. El tercero de los que tratan sin reuerencia

din me

7.

4. Reg. 2.

4.Reg. 2. Ascede cal ue, ascende calue.

Dan.s.

rencia los Sacramentos, y profanan los lugares donde se honrala sangre de Christo, como Oza: y lo que sant Pablo dize,
que por la poca reuerecia del Sacramento del altar, auia muchas muertes y enfermedades entre los de Corinto. Los auarientos que ponen sus esperanças en los bienes de la tierra,
oluidados de quien se los dio, y de los pobres, como aquel rico del Euangelio, que se requebraua con sus talegones y su
trigo, &c. Los que no castiga sus hijos como Heli, que murio
cayendo de la silla. Los glotones, de quien el Psalmo dize, que
vino sobre ellos la yra de Dios, estando con el bocado en la
boca: Que sera de vna mesa profana, donde sin temor de

Dios se comen en demasia carnes viuas y muertas?

como aquel mal Rey Baltasar, q desde la mesa
leyo su sentencia, y aquel dia se executo:

Pero lo ordinario es tener Dios

gran paciencia con los

pecadores.

Fin del quinto libro.



I LIBRO

## LIBRO SEXTO.

DE LOSREMEDIOS CON-

tra la impaciencia, quando el trabajo esta ya presente.

PROLOGO.



VNQVE va todo este libro encaminado a persuadir la paciecia a los afligidos y trabajados, como por el discurso del ha parecido:pero porq muchas vezes affaltan a vn höbre las aduersida-

des tan repentinamente, que podrian llegar tarde las cosideraciones passadas, y emperezar el que padece, con la aflicion de leer el libro, en que para remedio del presente trabajo, seria necessario leer muchas hojas, y en ellas cosuelos generales, y hazer algun discurso para aplicarlas a la presente necessidad: Sirue aqueste sexto libro de dar otros algunos remedios mas breues, y como preparatiuos q co mas fuerçay breuedad esfuercen los animos en qualquier priessa de tribulació y assalto repetino del coraçon, como acaece al q despues de media noche ha de recebir algunas pildoras, que como son para el estomago manjar estraño, y cotrario al apetito, no obstate q vayan doradas y pequeñas, por el temor de las vascas q suele el estomago padecer, se apercibe de parte de noche de vn paño que se moje en vinagre fuerte en que buela, vna azeytuna en q muerda, y vn mebrillo en q haga lo vno y lo otro, o otras cofas de semejante fuerça y virtud para detener lo q assi le re-

se recibe, da vezes se vsa de todas jutas, quado el olfato, o el gusto se ofende mucho de agl mal olor, o amargura. Asi nuestro apetito ta enemigo de afliciones, sabiedo, que aun con muy liuianas ocafiones suele tener algunas muy repetinas, conviene tener algunos remedios a mano para poder reprimir facilmete sus vascas, q en este caso son la impaciecia, quales son los q en este sexto libro se cotienen, a son vnas consideraciones, y otras diligencias aplicadas para este mal: las quales tedria yo por bue cosejo tenerlas preuenidas todas, como el q agora deziamos de la purga, sus defensiuos: I como el q ha de passar por lugar de mal olor, y como el medico q cura enfermedades cotagiosas, q va preuenido de preparatiuos, y como el qua camino con temor a faltara en la veta lo necessario, q va prouey do de muchas cosas, por remediarse en las necessidades q barrunta, porq seria remedio tardio acudir a su casa, despues q el mal q se temia esta presente, o ha llegado la necessidad. Todos estos remedios se reduze a vno qes Dios, de quie Dauid dezia, Dios es nuestro refugio y guarda, y nuestro esfuerço en las tribulaciones que nos hallan: en que se significa q son tantas y tan repentinas, que parece que nos cogen descuydados, andandonos a buscar. I deste remedio, que todos los encierra, andaua Dauid proueydo pues dezia: Andaua yo siempre co mucha proussio de Dios, para tenerle a mano, y ballarle a mi lado para no caer : o como el Caldeo dize : Porque mi contrario no semper, me pierda. Pues esta es la provision que este sexto libro haze contra qualquier trabajo y contrario, que es

Pfalm. 41. Aer, refugiũ & vir

Pfalm.15.

del mismo Dios, sin el qual no ay que esperar remedio ni consuelo en los trabajos, aunq va considerado variamente, y para el mesmo efecto q Dauid, porque el remedio q en cada discurso se pone, es el mesmo Dios, diferentemete considerado: Ya como justo juez, ya como padre misericordioso, ya como padeciedo, ya como bienhechor, ya co mo en Sacramento, ya como en manjar de dotrina, segun que mas conviene, con el que la adversidad padece.

## DISCURSO PRIMERO, DEL primer remedio contra la impaciencia, que

es humillarse delante de Dios.



L primer remedio, y el mas general, mas facil y mas a mano contra la impaciencia, quando alguna grande aflició nos acomete, es la humildad : la qual no confiste en baxar la cabeça,o andar mal vestido, o remendado, sino en lo q sant Bernardo dize, que es reconocer la grandeza de Dios, y nuestra miseria y poquedad, y presentarse

la al mismo Dios, que esta mirando nuestro coraçon, y tener por bien, y dessear que todo el mundo la entienda. Dixe, que es el mas facil remedio y mas a mano, porque no ay necessidad de salir suera de nosotros para tener estos pensamientos, pues de la fabrica de nuestro cuerpo, y de la naturaleza y potécias de nuestra alma, podemos conocer la gradeza de Dios. Y sin abrir los ojos se nos representan detro de nosotros sus innumerables beneficios, y nuestro desagradecimiento: y nuestros pecados ellos se descubren, y la fragilidad y flaqueza de nuestras fuerças, aun la misma tribulación nos la acuerda: pero que esta sea remedio, es muy conforme a la naturaleza, como en tiempo de gran ventisca, el q se halla en vn cerro alto, porque no le lleue la fuerça de la tempestad, se postra y se yguala con el fuelo: y lo mesmo haze el que va huyendo de vn toro brauo, que faltandole ya los pies, por no venir a fus

a sus cuernos, se dexa caer en tierra, sin mouimiento alguno ni resuello, con que muchos se há escapado de aquel temeroso peligro, dando a entender al toro que aquello que alli esta No ell ira arrojado, que parece hombre, ni lo es, ni cosa viua, ni le importa hazerle mal. Todo elto dize el que se humilla en el peligro de la tribulacion, delante de Dios ayrado, y mediante la humildad sale con bié de todo peligro. El Ecclesiastico dize, que la humildad presentada al cielo penetra las nuues, y no para, haita llegar a Dios, ni reposa hasta que el altissimo mira a cuya es có ojos de piedad, y que no dilatara Dios hasta juzgar su causa y caltigar a sus enemigos . De dode parece q no solamente por ser la humildad madre de todas las virtudes (como S. Bernardo dize) y por el configuiente de la paciencia, q segun esta consideracion, no podiamos dezir que la humildad lo haze, sino la paciencia, la qual sin esta virtud, no la ay verdadera, como el Abad Pyamon dezia, preguntando como se podria la verdadera paciencia adquirir y conseruar. Y respondio quin humildad era impossible lo vno y lo otro. Pero este remedio tiene de su cosecha el conocimiento de si mesno, con el de la grandeza del poder de Dios. Y aunque Danid vio delle remedio para có el Rey Saul fu enemigo, diziendole. A quien perfigues Rey de Ifrael? a quien perfigues? a vn perro muerto perfigues ? eito es,a vn hóbrezillo hediondo como yo perfigues (que esto se entiende en la diuina Escritura por el perro, vn hombre abjecto y desechado, y esta es la ponderacion del Ecclesiastico, quado dize: Mas vale vn perro Ecclesi 9. vino, que vn leon muerto, que el leon es el mas principal de los animales, y el perro el mas desechado. Y de aqui para mostrar en quan poco se estima el Moro, le llaman perro, y el Moro al Christiano por lo mesmo. ) Pues dize Dauid : A va perro muerto te pones a perseguir, siendo tu Rey de Israel? essa es la grandeza y magestad Real? Digo que aunque Dauid vío deste remedio, no todas vezes, sino muy raras lo es para aplacar a los hombres, folo quando el rogado es muy valiente y esforçado, que tiene por cosa indigna de su valor mostrar su valentia contra vn rendido. Lo qual se halla tambien en las fieras, que del leon, y de otras fe dize, que suelen perdonar a quien veen humillado y fin hazer refistencia. Pero quando falta este animo generoso entre gente flaca y conarde, no es este buen remedio, para escaparse de sus manos, como quado alas

Feele 3 5. Oratio au miliacis se nubes pene rabit,& done propinquet no confol bitur, & non discedet i donec afp ciat altilfinus. Cassianus collacione 18.C.13.

Eccle Coc

1. Reg. 24.

This 64

Ecclef.25. No eft ira fuper iram mulieris.

Feelegs.

BE DETTO

Sap. rz. Mi fereris oun nium, quia omnia potes. lornos Tob. 13. 11 Corra folium quod vento rapi tur, &c. Pot. 14.0 Houro natus de muliere, &c. vique judi cium, &c.

Ifai. 64.

3.

a las de vna muger por su desdicha viene vn enemigo suvo, no ay crueldad que se le compare. De donde dize el Sabio: No ay furia como la de la muger, lo qual les nace de ser animal y fexo tan couardery medrofo. Porque siempre a la couardia es certifsima v fidelifsima compañera la crueldad, la qual vfa el conarde por assegurar se del valor de su enemigo. De aqui nace-que como Dios fea todo poderofo, tambien fea fu clemencia infinita, con la qual no fuele hazer prefa en vn coraço humilde v rendido. Esta razon da la Sabiduria, diziendo: De todos relabradas, porqueitodo lo puedes. Esta razó alegana Iob, para ser consolado y librado en sus trabajos, quando dezia: Señor quereys vos ser como el vieto, que mueltra sus fuerças en boltear voa hoja de vnarbol, y quereys mostrar la vuestra en perfeguir vna paja feca, que la fuerça flaca de vn niño la haze pedaços facilmente. Con esto mesmo en el capitulo siguiente, pide lo mesmo, diziendo: Que fuerças ni que valor puede tener cosa que viue ta poco tiempo, lleno de miserias, que como flor nace y se marchita, y huye como sombra, q tras no tener fer, se desparece en vn instante, porque no tarda mas que esso la luz en nacer: y esso poco que dura, tiene tan poca constancia, que nunca permanece vn punto en vn mesmo ser ni estado. Pues vos Señor, que no nacistes de muger, ni tenevs el ser de nadie, vos que soys eterno y siempre soys, vos que careceys de toda miseria, pues soys infinitamente bienauenturado, teniendo la gloria infinita de vuestra cosecha dentro de vos, vos q en la hermofura soys mas que flor, pues la criays en las flores, flor que nunca se marchita, ni perece: vos q soys verdad de quien todo lo que es , es fola fombra : vos que por fer el mefino fer, nunca desfalleceys:vos Senor en quien nunca puede ni pudo caber mudança, no veys que es cosa indigna de tanta grandeza poner los ojos de vuestra indignacion en criatura tan vil como el hombre, y poneros a cuença y a juyzio con el? De la mesma razon vsan en Esayas los del pueblo, comparandose a hojas de arboles, y sus obras a sangres menstruas de las mugeres, que era lo mas afqueroso q aquel puetuvalencia con tra ve rendido, Lo quel te hal sisonos old De quanto fruto sea esta diligécia para el asligido, sabenlo

Tos que con Dios la vfan, y mas los que mas fe humillan: porq 2ssi como el medico famoso, que dessea acrecentar su opinio y fama, huelga tanto mas de fer llamado, y de curar al enfermo,

mo, quanto es la enfermedad mas peligrofa: y assi como a esta mesma cuenta quanto es mayor el pecador, tanto mas se mueltra la misericordia de Dios en perdonarle, y se acrecienta en nosotros su gloria, lo qual mostro quando en el tiem po del diluuio vio de la clemencia y omnipotencia, diziedo: Nú- Gen. 8.1 d ca mas tengo de maldezir la tierra, por enojo que tenga contra el hombre:y da la razon. Porque tiene vna inclinacion tan flaca y miserable, que desde la cuna es inclinado a mal, y al fin es de carne: A si quanto mas humilde y rendido se presenta el afligido delante de la presencia de Dios, tanto mas facil y mas breue remedio alcança de fus trabajos, Elblafon de los Romanos harto mejor le conuiene a Dios, quando subjectis, dizen que perdonan a los rendidos, y haze guerra a los sober- & debeluios : y assi se le atribuye sant Pedro a Dios en su Canonica, lare super diziendo: Dios resiste a los soberuios, y a los humildes dal bos. gracia y fauor, como el rayo que sale de su mano, que no Deus super haze herida en lo flaco que encuentra, fino en los caltillos bis refiftit, y alcaçares torreados y fuertes, en los huesfos, dexando la humilibus carne fin lifton, y en la espada, dexando sana la vayna. Y por autem dat esso concluye sant Pedro. Y pues ansi es, humillaos debaxos graciam. de la poderosa mano de Dios, para que os la de, y os leganre en el dia de la visicacion, elto es, del trabajo y calamidad, que esso llama visitacion, como quando dize en el Psalmo: Psalm.38. Yo visitare con vu açote sus maldades: Y en otra parte di-ze, que es Dios zeloso, que visita las maldades de los padres quitates co en los hijos, esto es, que los castiga. Esto que sant Pedro di- rum. ze, hizo el Señor, quando a Danid en diziendo: Peccanis le passo las penas y caltigo de su pecado, a la persona de su hijo encarnado, y a Saul no perdono por fer vano v fober 1 2. Reg. 12. uio. Y pues muchas vezes es el trabajo en caltigo de nue ftros pecados, claro esta que la humildad nos librara del Pero por qualquier fin que Dios te embie, es la humildad cierto remedio, o para confolarfe el hombre, y recebirle en paciena cia, o para presto falir del. No hallo yo mejor lugar en la Sagrada Escritura, ni que mas claro nos enseñe esta verdad, como lo que passo el Señor con la Cananea, tan fatigada Matth.is. y angustiada con el tormento que el demonio dana a fu hija, que al cabo de razones (con que prueva el Señor su paciencia, Fei, y perfenerancia) le vino a dezir ; que no 22recia bien, quitar el pan a los hijos, y darlo a los perros! y

Propres

v cut sil de laf bic

.s. snel

Marc 7. Propter hune fer. vade exiit dæmő a fide laf. bic.

Lib.z.dift. penultima

Dan. 4.

Dan. 4. 2. Cor. 11.

2. Reg. 21.

Ionæ. 3:

con la humildad o Dios le daua, consentio ser llamada perra. y reconocio no fer merecedora de la merced que pedia, y dixo:Bien conozco Señor, que soy perra: pero los perros en casa. de sus Senores no se quedan sin sustento, si quiera de las migajas, o mendrugos que se caen de la mesa de sus moços, segu fant Marcos dize: Entonces, dize el mesmo sant Marcos, que lia tua, vi dixo el Señor: Por esta palabra, que agora dixiste, anda ve, que el demonio ha falido de tu hija.

Otra razon desta verdad se colige, de lo que atras diximos, que vna de las q tiene Dios para embiar trabajos a los buenos y amigos fuyos, es para facar dellos humildad de coraçó, porque son para este efecto muy esicaces, como alli se dixo copiosaméte, y assi parece en los que embio a Nabucodonorough arel for, hombre foberuio y feroz, a quien humillo con aquel tan largo trabajo, de hazerle bestia tantos años, del qual salio tan humilde, y con tanto conocimiento de la grandeza y poder de Dios, y de su propia miseria, que se tiene por cierta su saluacion: y la Escritura nos dize la buelta que dio en lo restate de su vida. Tambien parece en lo que sant Pablo dize de si mesmo, que aquel gran trabajo, que el llama Angel de Satanas que le daua continuamente bosetadas (sea qual fuere) le fue dado por contraverua de la soberuia, que la grandeza de sus reuelaciones podia ocasionarle. Pues si este es muchas vezes el fin de Dios, el hazer a los hombres humildes, quando embia trabajos y afliciones, claro esta, que auiendo ya esta humildad, o cessara el trabajo, o se mitigara. Como parecio en el Rey Acab, que diziendo el Propheta y esperando vn gran castigo por la muerte injusta de Nabot, dize el Texto, que rompio Acab sus vestiduras, y ayuno, y vistiose de vn saco, y andaua cabisbaxo, y dixole Dios a Helias: No has visto a Acab, que humilde se ha puesto delante de mi? Pues por auerse humillado por mi respecto, no le hare mal en sus dias, aunque no dexare de embiarle trabajos a su casa en tiempo de su hijo. Lo mesmo se colige de los Niniuitas, que aunque barbaros, supieron vsar deste remedio, humillandose delante de Dios, y fueron perdonados. De aqui nace qua errados andan los que en sus aduersidades, el postrer remedio ponen en Dios, y en humillarse en su presencia, confiados primero en su poder, fuerças, amigos, fauores y riquezas. Pues basta conocer la slaqueza de todo esto, y reconocer

que

que en solo Dios està el remedio, y consuelo de nuestros males, y en nada de todo lo criado fin el , por lo qual el ordena muchas vezes, que lo que en la tierra suele ser remedio, no lo fea en algunas coyunturas, para que tengamos elte conocimiento. En la sabiduria dize, de las llagas y enfermedades del pueblo, que no las curaua cierto la yerua, ni el emplastro, fino nec unalala palabra de Dios: y lo mesmo dezia Dauid, despertando a fu alma para alabar a Dios, que es el principal y folo remedio de sus males: pues solo puede, y solo sin ayuda de criatu- psal.103. ras, remediarlos, y todas ellas fin el no pueden. Bendezid anima mia al Señor, que perdona vuestros pecados, que sana vueltras enfermedades, que os libra de los peligros. Bien se dexa entender, que no le faltanan a Dauid medicos, ni medicinas en sus enfermedades, y que no los despedia, queriendo a Dios solo por medico y sin medicinas, sino que entendia q aunque el medico tomasse el pulso y ordenasse los xaraues, Dios era el que principalmente sanaua, no solo dando letras al medico, y virtud a las yeruas y rayzes, sino porque era su voluntad, que aprouechassen. Y pues assi es, lo primero que se ha de hazer es acudir humilmente a Dios q todo lo puede.

Esta humildad que aqui se pone por remedio del trabajo contra la impaciencia requiere muchas cosas, porque requie- Ser 1. re ser verdadera y perfeta, para lo qual se procuren las condi S. Marticiones, que de lo que el humildissimo Bernardo siente se sacan en limpio, que segun ellas aquel es verdadero humilde, que se estima en nada, y menos que nada, y essa quenta huelga y dessea que el mundo haga del: el que contento y conuencido con el testimonio de su conciencia, no solo no busca fauores del pueblo ignorante y vano, pero ofrecidos, los tiene en poco. El que no se engrie, antes le pesa, quando le alaban. El que assi se deleyta, con la injuria y ofensa, como el soberuio con la honra. El que teniendose por el menor de todos a nadie se antepone, reconocido a los mayores, sujeto a los yguales, igual con los menores. De buena gana baxa, y de mala fube. Auerguençase de ser loado, ama ser corregido. El primero a la obediencia, el postrero en el hablar. A nadie haze inju ria,a todos las perdona,y no tiene por ninguna el precederle quien quiera. Finalmente el que se tiene como Dauid, por va so quebrado, y perdido, esto es sin prouecho, ni valor, quando oye los baldones de sus vezinos. Y en otra parte dize. Quie

Quoniam audiui vituperationem commoratium incircuita,
2.Reg. 7.
Chryfoft.
De verbis
Dauid, qui
funt, &c.
tom. 1.

foy yo Señor que tales fauores recibo de vuestra mano? La qual palabra pondera fant Iuan Chryfostomo, diziendo muchas cosas. Lo primero, que alli està la plenitud de la gracia en conocerse vno en todas las cosas. Lo segundo, que aqui se conocio Dauid por mortal. Lotercero, que esta vida esta sujeta a mil casos desastrados, y que hallò en este siglo muchas tribulaciones. Lo quarto, que la paciécia del pobre nunca pe recera. Lo quinto, que la perseuerancia lleua los hombres a Dios. Lo sexto, que quanto mayor sucres y te humillares, tã to mayor gracia hallaras ante Dios. Lo feptimo, que ninguno ay fin pecado anque sea vn niño de vn dia nacido. Lo octavo, que conuiene siempre orar contra las manas del demonio. Lo nono, que en la oracion no nos dexemos trauar de pen samiétos terrenos. Lo decimo, que no definave nueftra esperança. Lo vindecimo, que esperemos la protección de Dios. Lo duo decimo, que no cessemos en aquellas tres palabras de los Che rubines, Sanctus, fanctus, fanctus, y que el que se conoce en es-

tas cosas està en el camino de la verdadera humildad.

Ilai.6.

6.

Matt.ix.

Proue. 29.
Superbum sequitur hu militas.
Luc. 1.
Prouer. 16.
10b. 22.
Luc. 14.
Qui sexal
tat, hamiliabitur,
&c.

Pues amoldarse con esta regla destos santos (para lo qual ninguno ay ta chirado, q para humillarle, no halle baftante y sobrado recaudo dentro de si) es el primero remedio, y mas facil contra los trabajos y su impaciencia: esta humildad, y de como es tal remedio, les dixo el mesmo Señor a sus dicipu los: Aprended de mi que foy manfo, y humilde de coraçó, no de aparencias solas, no de bonetadas, no de inclinaciones de cabeça, no de exteriores mortificaciones y ceremonias, fino humilde de coraçon. Y no dize, daros han, o ganareys, o espe rareys, fino al punto hallareys paz y quierud en vueftras almas, quitad os de enojos, yras, pesadumbres, y alborotos. O quanta paz gozan los que en elto quieren ser vuestros dicipu los: Señor, quanto ahorran de inquietud, de carga de cuydados? como al contrario, quanto cargá desto los sobernios? No embalde dezia el Sabio, Al fobernio le va fiempre perfiguiendo la humildad, q es la baxeza, el desprecio y trabajo: q effo quiere dezir el vocablo que alli esta, que es el que esta en el cã tico dela Madre de Dios, quando dize, que pulo Dios los ojos en su humildad, que es su vileza y baxeza, que por tal se conocia ella delante de Dios. Pero mejor y mas breue lo dixo el Se nor, en el Euangelio. El que se engrie sera humilla do . Quiere dezir, abatido y despreciado: y al contrario, el que se humilla fer a

sera leuantado de qualquier trabajo. Solo dize el Sabio, con mas claridad, que los trabajos buscan al soberuio, y no cessan hasta hallarle. Sino dime, de donde ay tan poca paz, y sossiego en el mundo, y tantos males y calamidades en los reynos, en las ciudades, en las casas mesmas, y personas, sino de la soberuia? vnos por mandara otros, otros por tener mas, otros por saber mas que otros? De dode se puede dezir aquello del Psalmo. Quebranto y infelicidad son todos sus caminos: que buscando los miserables descansoy sossiego, andan trabajados y quebrantados, y nunca tuniero, ni faben que cofa es vn tas, &c. dia bueno. El qual tiene siempre el humilde, que de buena gana respecta a todos, a todos obedece, a todos ama, a todos teme hazer ofensa: las injurias, o no las siente, o facilmente las sufre y perdona, quieto para si, manso y pacifico para el proximo, a todos agradecido, a todos sin dano, a todos amable, con nadie pesado, a todos sujeto, có nadie porfia, a nadie desprecia, y assi al mesmo Dios agrada y obliga, a que en todo le acuda, y mas particularmente en sus afliciones y trabajos.

Contritio

### DISCVRSOSEGVNDO, DEL

segundo remedio contra la impaciencia en los trabajos, que es atribuyrlos a propias culpas.



Odos los confuelos y remedios, de que en este libro fexto se trata, tienen entre si tal parentesco y trauazon, que se van llamando vnos a otros, lo qual ayuda mucho a q en el tiempo que son menester, se hallan to dos presentes, hallandose la memoria con menos dificultad, para recogerlos al tiem po que la turbacion del trabajo podria auer

sela ocasionado. Y assi despues de dicho en el discurso passa do del remedio de la humildad, se ofrece luego tras del, tratar de este segundo, q es atribuyr aquel trabajo a sus propias culpas el q lo padece : cuya memoria es gran parte para despertar y perficionar esta virtud excelente, pues no ay cosa q tanto humille a vn hombre, como entrar dentro en su conciencia, y considerar quantos y quan grandes pecados, y con quanI.

num, & pu

a dinos

con quanta fragilidad y flaqueza, y malicia ha cometido con tra su Dios: cuyo numero apenas podra alcançar acordandose de la vida passada, discurriendo por las edades quanto ha passado, por los oficios que ha tenido, y por las personas, q ha tratado, porq assi se conocera por el mayor pecador de quan tos conoce. Que aunque puede ser que aya otros mayores, y el conozca alg un pecado en otros mayor que los suyos: pero tomando la conciencia dellos junta, ninguno ay que conozca otro mayor pecador, que a si mesmo. Conocido pues el innumerable numero de sus pecados, y la grauedad del menor dellos (que es tanta, quanta ningun humano, ni angelico entendimiento puede apear ni medir, por ser ofensas contra Dios infinito, de cuya infinidad se sigue, y nace la del pecado) ningun trabajo, que en castigo dellos padezca, le podra parecer insufrible: pues (como sant Augustin dize) el pecador no me rece el pan que come. Y los Doctores Theologos concuerda, que aun en las penas que por ellos se padecé en el infierno ay mezclada mucha misericordia, no porque se les perdone dellas vn quadrante (como el Euangelio dize) de lo que esta determinado y tassado que padezcan, sino en que aya alli puesta tassa a la pena, siendo sin ella la malicia de la culpa. Pues pien sa que razon tendria de impaciencia el que a traycion vuiesse muerto al hijo de su Rey, si fuesse por ello condenado a solos ocho dias de destierro: que mucha menos tendra vno que se conoce por pecador, siendo afligido có vn trabajo, por grã de que sea, si considera la grauedad de sus pecados, y lo q por ellos merece conforme a las leyes y aranzeles de Dios, y el poder y rigurosa justicia de su juez para executarlo.

2. Lib.z.difc. 2.

August.

Peccator

non est dig

quo vefci-

tur. Deus

premiat vl

num, & pu

nit citra.

Matth. 6.

Podra dezir el que va leyendo este discurso, y ha leydo otro del segundo libro, que no concuerdan los dos, por auerse
dicho alli, que no es regla cierta, que embse Dios los trabajos
y afficiones en castigo de pecados, y que alli dexamos condenado este juyzio Pero acuerdese, que como diximos, que era
error grande, dezir que los trabajos todas vezes venian por
pecados (pues la Virgen santissima los padecio en tanta abun
dancia, como en el libro passado queda dicho, y otros muchos
santos padecieró, mas de lo que segun la piadosa ley de Dios
merecian por los suyos) assi es error pensar que nunca, o muchas vezes no venga por razó dellos, y lo mas ordinario: pues
la naturaleza de las penas y trabajos es ser castigo de pecados, y

dos, y para esso se inuentaron y ordenaron. Cierta cosa es, co mo alli diximos, alomenos por tal la tienen comunmente los fantos, que los trabajos comunes, que vienen a los reynos, pro uincias, pueblos, congregaciones, y otras comunidades, viene comunmente por pecados dellas. lo qual se colige clarissimamente de muchos lugares de la fagrada Escritura, de los quales muchos se dixeron alli, y fuera dellos es claro, que el gene ralissimo castigo del mundo con el diluuio, fue por pecados, pues que el texto lo declara: y el que a los Niniuitas se amenazò, fue por pecados de que luego hizieron penitécia. El Pro feta Baruc hablando con el pueblo le pregunta. Que es la cau Barue. ?. sa que viuia en tierra de sus enemigos, y se auia enuejecido en tierra agena, con tan amarga vida, que podia ser contado con los muertos? Y respondese el mesmo Profeta, que porque auia dexado la fuente de la Sabiduria: porque si huuieras anda do(dize) en los caminos de la ley de Dios, sin duda hunieras viuido en paz fobre la tierra. Lo mesmo se colige del Prophe ta Malachias, donde con el pueblo tiene Dios su colloquio, di ziendo que se conviertan a el, y el se convertira a ellos, con mil fauores. Y responde el pueblo. Como nos conuertiremos? Responde Dios, quando se oyo, que nadie enclauasse a Dios como vosotros me aueys enclanado? Dizé ellos: En que os auemos enclauado? Dize el: En los diezmos y primicias (q por cierta ocasion, dauan en no pagarlas, y perecian de hambre los Sacerdotes ) y assi les dize, que estos pecados son la causa de su amenaza, que alli pone, y que el cessarà del castigo la hora que se emendaren.

Assi que en estos y otros castigos publicos, bien se declara Dios, que castiga por pecados, pero aunque muchas vezes, y mas quiça de las que pensamos, haze lo mesmo en los trabajos particulares:no fe declara todas vezes, fino muy pocas, por no descubrir los pecadores. Y por la mesma razon no quiere que juzguemos mal de nuestro hermano, quando le vieremos affigido de su mano. Pero el hombre cuerdo y bien considera do, siempre atribuye sus trabajos a sus pecados, y es consejo de hombres santos, y hechos a entender la condicion de Dios que los embia. A si lo hizieron los hermanos de Ioseph, quan Gen. 42. do padecian aquellas vexaciones en Egypto, y dezian . Nue- Meritohec stro merecido tenemos en estas tribulaciones, porque no qui patimur. fimos oyr a nuestro hermano, quando con lagrimas nos ro-

Malach. 3.

ad do thouse

Iob. 13.

gana: Veys aqui nos demandan aquel pecado. Y Tobias en fu afficion, dezia con muchas lagrimas. Iufto eres Señor, y justos tus juyzios, y todos tus caminos son misericordia y verdad, acuerdate Señor de mi, y noide mis pecados, ni de los de mis padres, que porque no hemos obedecido a tus mandamie tos fuymos entregados en esta captinidad, y trabajos, y muer tes, y en fabula y en baldó delante de todas las naciones, don de nos has desterrado y esparzido: y agora Señor grandes son tus juyzios y castigos, porque no hemos obrado segun tu ley, ni hemos andado con finceridad delante de tus ojos. Agora Señor cumplase en mi tu voluntad, y mandad que muera yo en paz, que mas me conviene morir, que vivir en tanto traba jo. Y este es el fundaméto en que fundaua Iob sus razones co Dios, quando le dezia, que le auia afligido no teniendo peca do. De donde se entiende, que cada vno le buscaua luego en su anima, quando le venia la tribulacion, y esto tienen todos los fieruos de Dios por consejo santo y saludable. Deste mismo vso Dauid quando viendose amenazado de Dios, por el pecado que cometio del adulterio contra Vrias, diziendo. Tu z. Reg. 13. lo cometiste secretamente, yo lo sacare a la plaça: y viedo exe cutado el castigo desta amenaza, quando huyò con tan gran 2. Reg. 16. trabajo y afrenta de su hijo Absalon, por vn monte arriba descalço, y destocado, deshonrado por vn vil vassallo Semei: y diziendole Abisai: Porque senor este vil ha de atreuerse al Rey mi senor ? Acordandose el Rey, que era aquel açote de Dios por su pecado, sufrio las injurias con mucha paciencia,

> nio el reyno, y le matò a su hijo y perseguidor, a quien Dios auia tomado por açote para castigarle.

> Pero quando la conciencia no le acufare al afligido, entien da que es castigo de pecados passados, y oluidados con el tiepo, y que es gran misericordia de Dios, que agora se abra el processo dellos, porque esta consideracion es de gran fruto, para la enmienda de la vida: pues acaece muchas vezes venir tan de espacio la vengança, y castigo de los pecados por la mi sericordia de Dios, que va esperando al pecador, que de essa tardança toma ocasion el miserable, para serlo mas, aniendo de tomarla de ser mas agradecido por ella, como el Sabio dize?

> diziendo. Dexale, maldigame, que Dios se lo mandò, no es sino verdugo de Dios, que por su mandado me assige. Y assi fue el sucesso tan bueno, como de mano de Dios: pues le bol-

> > Biblioteca de la Universidad de Extremadura

dize. Porque no sentencia Dios luego al pecador tras el pe- Eccle 8 cado, se atreuen los hijos de los hombres, sin temor ningu- Etenim, no a cometer grandes males, lo qual es de malos y peruerfos quia non ingenios. Como si vn hijo mesasse cada hora las barbas a su profertur, padre, viejo y bueno, y no diesse otra disculpa, sino dezir que el lo sufria, y lo perdonaua todo, alomenos lo dissimulaua. Que mayor impiedad y desuerguença? De donde nace, que para estos es de gran daño, lo que Dios les espera: porque demas de que, como dize Valerio Maximo, recom. Val. Max. pensa los plazos que ha esperado, con la granedad del castigo, suele esto llegar a tiempo, que no se persuade el casti- vindictam gado, que lo es por aquellos pecados que ya el tiene olui- divina pro dados, y piensa que Dios tambien los tiene. Lo qual es vno cedit ira de los mayores castigos que Dios le puede embiar : porque a esta quenta de mas del poco, o ningun recato y escarmien- cii granta to, que faca del castigo, es lo muy grande, porque le caltiga te compen con permitir, que sin miedo, ni recelo cometa pecados nue- fat. uos, y mas atreuidos, engañado de que aquel trabajo, no es caltigo, fino venido a cafo por desgracia, o por el tiempo. o por culpa, o descuydo, de quien le causò: como los que comen, o beuen cosas dañosas, nunca se persuaden, que de alli les vino el daño, o enfermedad, y assino se guardan dellas. Porque si luego al pie del pecado castigasse Dios al pecador. luego se veria la justicia de Dios al ojo, y el se guardaria de caer en sus manos, como lo hazen de la justicia de los hombres, que luego executa sus castigos. Pues de que ava tenido Dios memoria de pecados muy antigos, p ara castigarlos, la divina Escritura està llena de exemplos, no so- 1. Reg. 15. lo en la otra vida, fino en esta, y vno dellos es muy notable, el qual està en el capitulo diez y siete del Exodo, donde Lib. de mi el pueblo de Dios saliendo de Egypto padecio de los Ama- rab. seriplequitas cierto agranio, del qual enojado Dios, le mandò es- ture facra criuir en vn libro, y passados quarenta años, mandò a Sant, c. 12. que lo vengasse, no dexando hombre a vida de los Amalequitas, como parece en el libro de los Reyes. Y aun sant Augustin espantado del caltigo de Oza por pecado tan liuiano, al nores cufparecer, como folo llegar al Arca, dize, que tiene por cier- pe praceto, que sue castigo de pecados passados, sobre lo qual dize dentiu pec estas palabras. Porque muchas vezes sucede, que las culpas catoru cul menores, llaman las penas de los pecados passados. Y esta tant. mefma

Veto enim gradu ad tarditatem que suppli

Quoniam

lob. 13.

Gen. 42.

Tob. 3.

Pfal. 78.

Ne memineris iniquitatum nostrarum antiquaru Ecclesi. 5.

De propitiato peccato noli sine esse metu.

August. De mirab. facre scrip pturæ lib.

5.

Pfal. 21.

Ifai. 53.

mesina condicion de Dios, apunta Iob, quando dize a Dios, Quereys me Señor acabar por los pecados de mi mocedad? Los hermanos de Ioseph que auia muchos años, que auia mal tratado y vendido a su hermano, tunieron su afficcion por ca stigo, de aquel pecado viejo. Tobias tambien ruega a Dios á no se acuerde de sus pecados viejos, ni de sus padres. Lo mesmo haze Dauid, en vn Psalmo. No te acuerdes Senor de nuestras maldades antiguas. Y assi no ay que assegurarse, el que los ha tenido, como el Sabio aconseja. Nunca viuas sin recelo del perdon de tus pecados. Que esso quiere dezir alli del peca do perdonado, porque deste no ay que temer, quando ya lo esta del todo a culpa, y a pena. Pero quado se hallasse vno del todo innocente y sin pecado, o por no le auer cometido, o no muchos ni graues, o por auer hecho a su parecer bastante penitencia, siempre ha de pensar que deue algunos pecados ocul tos, o que ignorantemente, o con passion los carga sobre las conciencias agenas, que en esto fon ciegos los ojos de los hobres, mayormente en caso de su propio amor, quado no tiené la conciencia muy recatada y temerofa: de donde viene a dezir sant Augustin boluiendo por la justicia de Dios en el castigo que hizo en su pueblo, por el pecado del Rey Dauid, ma tando tantos millares de hombres, que fueron pecados del pueblo, los que merecieron este castigo.

De todo lo dicho el mejor exemplo que tenemos es el del Redemtor del mundo, que para darnosle, con ser Cordero innocentissimo, y no tener, ni poder tener pecados de que acor darse, entre aquellos crueles tormentos de la Cruz con todo se acordò de los nuestros, por los quales padecia, quando dixo, Dios, Dios mio, porque me aueys desamparado? Quan lexos estan de librarme de estos tormentos los gemidos q doy, por mis pecados, mios no porque los cometi, fino porque fali a pagar la deuda y penas dellos por los hombres que los cometieron. Como esto dio a entender por Esayas, donde en vn folo capiculo, se dize diez vezes, que el Saluador hizo suyos y pagò los pecados agenos, y esto hizo y dixo el Redemtor, entre otros fines, para q quando tu quisieres imitarle en la cruz y trabajos, sufriendo los que te cupieren, le imites en acordar te que los padeces por tus pecados. Porque con esso, lo prime ro, qualquier trabajo te parecera ligero, pues ellos son ta gra ues: lo segundo se acabara el trabajo con breuedad: pues lo q

Dios con cilos bucer es limpiar tu alma de pecados, que esse oficio del trabajo y assicion. Y aun de la del infierno lo di ze Eusebio Emisseno por estas palabras, tratando de la immor talidad del danado, entre tanto fuego y tormentos viene al ca bo de muchas palabras a dezir la razon, y es, porque aquellas illa enim llamas, no casuales, sino racionales, esto es encaminadas a bué fin, porque no les mandan mas, que buscar la culpa, no saben consumir ni acabar la substancia del que alli padece : porque assi como dizen los naturales de va lienço llamado Asbeston, que quiere dezir, inextinguible, que no se limpia con agua, sino con fuego, que dexando la tela del blanca y limpia, consu- rere subita me toda la grassa, y qualquier otra suziedad y por esso hazian dello las torcidas de los candiles, que por esto eran perpetuas, pues el fuego quemaua y gastaua solo el azeyte. Y aun yo oy dezir a vn doctissimo y santo varon, que conocio el en Toledo vn boticario que tenia para heridos vnas hilas deste lienco, las quales quemana despues de suzias, y assi las limpiana. Pues por esta comparacion se entiende lo que Eusebio dize: q assi como porque el fuego del candil no tiene fuerça, sino sobre el azeyte, demanera, que no faltando este, no dexara de ar der sin consumir la torcida:assi el fuego del infierno, porque le mandan buscar y abrasarlos pecados, no toca en la substancia de los danados: y assi como auiendo siempre azeyte, siempre dura la lumbre en el candil, y aunque no consume la torcida, si ella tuuiesse sentido, viuiria atormentada, porque el fuego la esta siempre calentando y abrasando, aunque no consumiendo: assi porque en el insierno siempre dura el pecado en el condenado, siempre esta el fuego abrasando pecados y atermentando fin consumir a los pecadores. Otro exemplo mas manual podemos poner en las ollas viejas y grassientas, que en algunas partes renueuan abrasandolas, que como el barro no es materia de fuego, la llama confume fola la grassa, dexan do el caxco de la olla fin lesion y limpia, y cada vez mas perpe tua. Lo mesmo es quando en el fuego se afina el oro, que no es materia del, fino lo que para purificarle se consume. Assi no quiere Dios que los cuerpos, o almas de los danados, sean materia del fuego para ser consumidas, sino solos los pecados, que porque estos nunca cessan, siempre ay que quemar. Y concluye Eusebio diziendo: Ay de aquellos que agora tienen por risa estas cosas que para siempre han de llorar: Ay de aquellos

Eus. Emis. monaches non cafealis, sed rationalis cxustio quia culpam iubetur inqui tia nescit abfumere. Vide. A. Calepi. V. Asbestinu.

Be. 152.

aquellos que antes experimentaran ellas colas, que las cream Viniendo a nuestro proposito, los trabajos y dolores tienen este osicio enconcidado de Dios, que es consumir y acabar pecados: y como en el infierno fiempre los ay, nunca se acaba el fuego. Aca no bufca Dios confumirnos ni acabarnos con el de los trabajos, fino limpiarnos de los pecados, acabandolos y consumiendolos a ellos: y como en esta vida estamos en tiem po y cstado de poder salir dellos, mediante la penitencia, facil mente los consume el suego de la tribulacion. De vna manera, consumiendo la pena temporal, que por los ya perdonados se deue: y de otra solicitando al pecador que salga dellos, y acordandole que no ha falido, y que està su Dios roda via ofen dido y enojado. Quentan los naturales de vn animal llamado emblema- Castor, que perseguido de los caçadores, y entendiendo ser la pretension dellos cierta parte de su cuerpo: que es medicina de gran precio para muchas enfermedades, quando ya se vee acossado de perros y caçadores, corta con sus propios dientes lo que ellos pretenden, y dexalo en el camino, y assi se libra desta persecucion, porque cesso la causa della. A si ha de hazer el afligido quando vee que Dios viene en su alcance con alguna repentina tribulacion, pensar y entender que viene Dios en demanda de sus pecados, y con su misma boca quitarlos de fi, confessandolos y pidiendo dellos perdon y misericordia, que assi cestarà sin duda la persecucion, o la suerça della, si para su bien durare algun tiempo, si por esse sin Dios la ha embiado : y si esse no sue, alomenos aprouecha siempre, y nunca dana esta diligencia, no solo para otras mil cosas, sino para esta mesma:porque el trabajo, que quiça no vino por pecados, no perseuere en castigo dellos, o buelua el,o otro de nueuo : como lo haze el medico prudente, quando fabe, o no fabe la rayz de la enfermedad:lo primero que haze es descansar la natu raleza con euacuaciones de fangre y humores, y otras dano-

sas repleciones: porque quando essa no sea la ocasion del mal, alomenos no dana, antes apronecha para curar la que lo es, y que ni ella perseuere, ni suceda otra de nueuo.

DISCUR-

## DISCVRSO TERCERO, DEL

Dela Buciencia Christiana. Lib. vi.

tercer remedio contra la impaciencia, que es la licion de las fantas Escrituras, y otros libros fantos.



Astaua entender de la sagrada Escritura, q es la fuente de todos los remedios deste li bro, para entender quanto lo es contra la impaciencia de los trabajos : de la qual fi 20ra quisiessemos ponernos a dezir, y sacar en limpio su grandeza, su magestad, su limpieza, fus gracias y fus frutos, no bastara, no digo yo vn discurso tan breue como este, pero ni vn li-

bro, ni muchos, por grandes que fueran. Porque assi como de las obras y vida del Redemtor, dize fant Iuan, que no cupiera Ioan, via en el mundo los que pudieran escrivirse, assi de los misterios, misericordias, consuelos, y ocros tesoros que en las diuinas letras se encierran, no cupieran los libros en el mismo mundo. Bien es verdad que parecera esto encarecimiento al que con familiaridad no las vuiere tratado: porque fino es a los tales. no fuele ella descubrirse del todo. Compara fant Gregorio, el Greg. sup. criuiendo sobre el libro primero de los Reyes, la diaina Escri 1. Regum. tura, a vna fierra: lo qual yo entiendo, confiderando la Morena, que mirada desde lexos no ay cosa mas inculta ni esteril, ni que menos contento de a los ojos. Vnos montes pelados, fecos, affieros, y defeaminados, muchos cerros, tan juntos, que parece que de vno a otro no ay mas que vn pequeño falto:pero flegando cerca, ninguna cofa ay de mas contento a la vista, los caminos ilanos, alomenos andaderos, las piedras muy her mosas, las fuentes claras, las aguas dulces, los ayres frescos, las vegas, los fembrados, las huertas, jardines, alamos, naranjos, flores, arboledas: y donde parece estar los cerros a vn passo, en subiendo al vno se descubre vn valle hermosissimo, lleno de gran verdura y variedad de matas y de yeruas, grauado de arboles vistosissimos, esmaltado de varias flores, co vn arroyo en medio del valle, que baxa culebreando, que parece vna cinta de plata, que va corrigiendo y desculpando el sitencio de aquella foledad, con vir inurmullo fuaue, y con las quexas que

adling

parece que va dando en los barrancos donde se despeña, perfumado el valle con vna ensalada de olores, que de la variedad de las slores se junta, donde ay a vn lado y a otro pastores con su ganado, gozando muy gruessos y suaues pastos, el ayre lleno de muy hermosas aues siluestres, gozando de su pacifica libertad, y dando a entender este gozo con sus alegres cantos, y a par de alguna suente, alguna venta, o casa de pastores donde el caminante se recrea, descansando y tomando noticia y razon de lo q ha visto: assi que todo lo q parecia esteril y sin jugo ni fruto, parece en viedolo de cerca, muy gustoso y alegre.

2.

Otro tanto acaece al que los diuinos libros mira por defue ra: que cosa mas esteril q vna historia seca? vn Psalmo escabro so? vnas dotrinas breues y cortas? vnas listas de nóbres estraños, como fe halla en algunas partes del Genesis, en el libro pri mero del Paralypomenon, en el primer capitulo de S. Matheo. Zorobabel engendrò a Abiud, Abiud a Eliachin, este engendrò a Azor, que parece que no hay que considerar, sino saltar breuemente del vno al otro. Pero llegandose cerca, y abriendo los con atenta lecion, no ay cosa de mas gusto y consuelo para el alma. Alli se descubren fuentes, rios de eloquencia inesti-· mable, alli jardines, prados frescos y hermosos, vegas fertilisfimas y pastos de vida eterna, que dexan al alma confortada, harta y satisfecha: alli musica y consonacia diuina, caminos llanissimos para nuestra peregrinació, descasos verdaderos do de se toma aliento y essuerço para passar adelate: variedad de flores y yeruas medicinales para qualesquier enfermedades dl alma, y entre aquellos riscos de nombres incognitos, dede no parece que auia mas mysterio que nombrarlos, ay hermosisimos valles, mucho que ver y confiderar en ellos. De manera, que no es falta en la escritura, el no sentir ni gozar destos bie nes, sino del que se retira de su trato y familiaridad. Algo desto quiso sentir aquel famoso Philosopho Hebreo Philon, diziendo: Quereys ver quan profundo sea el sentido de la Escritura? tomad las primeras cinco palabras con que comiença. En el principio crio Dios el cielo y la tierra. Que cosa mas esteril al parecer del juyzio humano ? que mas breuedad? que mayor sequedad? pues alli se incluyen granissimos y importantissimos mysterios. Lo primero, de aquellas palabras fe condenan y conuencen cineo grauissimos errores : y por el contrario, alli se encierran otras tantas importantilsimas.

Philon.

tissimas y certissimas verdades. Lo primero, de alli se saca que ay Dios, verdad tan importante contra los Barbaros Atheos, que afirmauan que no le auia, y assi viuian como mo ros sin dueño. Lo segundo, se colige de alli, que Dios es vno solo: lo qual condena el general error de toda la gentilidad, que adora locamente muchos dioses. Lo tercero, se dize alli, que el mundo fue criado de nada, lo qual confunde la opinió falsa de Aristoteles, y de otros, que dezian, que el mundo era eterno y sin principio como Dios, porque todas las cosas era necessario que se hiziessen de otras, y aquellas de otras: y assi no podia darse principio de las criaturas. Lo quarto se dize alli, que ay vn folo cielo, y vna tierra, en que se condena Heraclio Philosopho, que afirmaua que auia fuera deste otros muchos mundos. Lo quinto, que este mundo tiene a Dios por autor y gouernador, contra los que negauan su prouidencia. Hasta aqui son palabras de Philon, el qual fue en ellas harto esteril, pues son innumerables mysterios los que callò, o no có fiderò, en aquellas pocas palabras: pues que dize el Euangedio, que vna jota ni vna tilde no dexara de cumplirse de toda la ley. Donde se da a entender, q en las tildes ay grauissimos mysterios: porque assi como en las minas no ay puño de tier ra, que tornado a lauar, no torne a dar oro, o plata, mucho mas la diuina Escritura, en que no ay palabra tan esteril ni tã apurada de mysterios y consideraciones, que quede vazia del todo, antes mas llena que antes de grandes riquezas, aunque la cortedad del humano entendimiento no las pueda agotar de vna ni muchas vezes: porque el antor de lo vno y de lo otro, quiso que vuiesse mas de mysterios que de oro : sino mirad quantas vezes, y quantos años, y en quantas partes se pre dica vn Euangelio, y nunca se agota, siempre ay cosas nucuas, preciosas y admirables.

Bien es verdad, que este llegarse a la escritura desde cerca, no ha de ser solo abrir el libro della, y leer como quien lee vna historia profana, o otro qualquier libro ordinario: sino seer con buen espiritu y desseo, y como suelen dezir, de su leccion, que ha de ser como el beuer de la gallina, que tras cada gota, o sorbito seuanta los ojos al cielo: assi se ha de seer po co a poco, y con reposo y meditacion: y quien esto alcança en esta vida, tiene en ella vn ensayo de bienauenturança, que con siste en ver, amar y gozar de Dios. Y esto quiso dezir el Sa-

bio,

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

Mitth. 5.

Ecclef.14.
Beatus v r qui in fa .
morabitur
& in iustitia medita
bitur.

bio. Bienauenturado el que gasta su vida en meditacion de la sabiduria del cielo, y el que piensa en el camino de la virtud, y por este mesmo tiene delante de los ojos la prouidencia de Dios, que todo lo mira y prouce, el que có cuydado deletrea sus caminos en lo escondido de su coraçon, andandose empos della, como quien la busca, y no saliendo de sus sendas, el que tiene los ojos puestos en sus ventanas, y escucha siempre a sus puertas, el que haze su manida y descanso junto a su cafa, y arma su choça junto a sus paredes. En las quales palabras da a entender, que la sabiduria no la podemos alcançar aca perfetamente, fino seguirla, y assomarnos a mirar por las ventanas, que son las escripturas santas, por donde vemos lo que ay dentro del cielo, donde ella mora: y en la choça que para esto hemos de hazer, significa, que no ay aqui casa de assiento, sino que andamos buscando la que para siempre ha de durar, como fant Pablo dize. Y luego dize los prouechos que desta amistad con la sabiduria sacarà. No se despida dellos el que no entiende las diuinas letras, ni el que no sabe leer, ni desta bienauenturança, ni con esto se escuse ni desculpe para no seguir sus pisadas, pues la Sabiduria no solo en los libros, sino en las plaças, en los cantones, y en los caminos esta ensenando a gritos y bozes, y desto siruen las pinturas, los predicadores, y las buenas y santas platicas: Porque el que fuesse a ver vn jardin del Rey, y se boluiesse sin verle, no daria buena desculpa, con dezir que no lleuaua llaue para abrir, si consigo, a qualquier tiempo y en qualquiera puerta, tenia muchos por teros con las llaues a punto. Assi es el que por su estado no tiene encomendada llaue de la Escritura, si cada dia, y en cada vglesia, y en cada confessionario, y en cada rincon tiene los porteros a quien dio su dueño las llaues della, que se la declaren. Sant Gregorio quenta de vn Seruulo, que estando paralitico, pobre de hazienda, y rico de espiritu, tan enfermo, que no podia llegar la mano a la boca, y esto le durò hasta la muerte, y era idiota, que no sabia leer: auia comprado libros y hazialos leer a los que le visitauan, y con esto, de idiota que era, vino a saber mucha escritura, y dana cada dia gra-

Non habe mus hic ci uitate per manentem fed futura, &c. Prou. 1.

Hebr. 3.

Greg. lib. 4. dialo.c.

mos, y vino a acabar paciente y dichosamente.
Otra cosa dize el bienauenturado sant Iuan Chrysostomo que prueua mas lo que aqui se dize de la virtud de los buenos

cias a Dios, y en medio de los dolores recitaua hymnos y Píal

y fan-

y fantos libros, que de folo mirarlos, aun cerrados y en su estante, se saca mucho fruto, porque son vnos ayos que suelen corregirnos y enseñarnos: y de aqui dize, que assi como el oficial herrero, o carpintero, o otro mecanico, por gran necessidad que tenga, no vende los instrumentos de su arte, yunque, tenazas, martillos, &c. antes toma a logro y se empeña para suplir aquella necessidad, porque con los instrumentos lo podra reparar todo: assi los libros de los Apostoles y Profetas, y Psalmos, &c. son instrumentos de nuestra alma, con que la sustentamos y reparamos, y aun mas y con mas verdad que los artifices , porque ellos folo mudan la figura y forma del hierro, o palo sin llegar a la materia:por que el palo se queda palo, y el oro, oro, y el hierro, hierro: pero el alma de palo se haze oro, y la de hierro blanda cera, como fant Pablo dize, que en vna cafa grande ay vasos hon- Rom. 7. rados, como fuentes, y vasos de oro y plata en que se beue, &c. y otros vasos de afrenta, como ollas, y otros para viles oficios que son de barro, y que si alguno quisiere (limpiandose de lo que alli dize) se boluera de vaso de barro afrentoso, en otro de oro, y honrado. Assi que con estos instrumentos se alcança la obra de arte tan milagrosa: y como este santo dize, aun fin tocar a los libros, de sola la memoria de lo que en ellos esta encerrado.

Entre las grandezas desta diuina Escriptura, no es la menor, ni la menos estimable y preciosa, el gran consuelo que da a los afligidos lo qual dize claramente el Apostol, quando dize. Todo lo que esta escrito, para nuestro enseñamiento se es- Quecuncriuio, para que mediante la paciencia y consolacion que de que scripta las escrituras se nos pega, tengamos firme esperança: a la qual funt, ad no esperança el mesimo Apostol llama ancora firme: porque assi firam doc-como el ancora tiene firme el nauio en vna gran tempestad, trina scrip que nunca muda lugar, aunque sea de vientos y ondas mas &c. combatido: assi la esperança, que por el consuelo de las es- Hebr. 6. crituras se essuerça, nos detiene para no perecer entre las tempestades del inquieto mar desta miserable vida. Y este consuelo, sia los experimentados creemos, no nace solo de entender y saber las cosas que en la sagrada Escritura se nos enseñan, fino aun de solo leerla y tratarla con atencion y deuocion, como el bienauenturado sant Augustin dize en sus

confes-

Aug.lib.7. confess.c. 20.8 21. I. Mac. 12.

confessiones hablando con Dios, que otros sentimientos tenia, y otros buelcos le daua antes el coraçon, quando leya los libros fagrados, que quando leya los de Platon. Aquellos fol dados de Dios, de quien se quenta en los libros de los Macha beos, escriuiendo a los Lacedemonios con quien tenia trauada amistad, dizen en su carta, que no la escriuen por necessidad alguna, o aprieto en que se vean, fino por continuar y re frescar su amistad, porque en lo demas passan su vida muy cosolada y alegre en mitad de sus trabajos, con la lecion de los libros sagrados, que de ordinario tenian. Cosa es marauillosa, que vnos soldados con las armas siempre acuestas, en ran grandes conflitos y trabajos, como en aquel libro se lee que te nian los del pueblo de Dios, confolarse tanto con la lecion de libros: pero al fin eran foldados de Dios, que los de agora no se consuelan sino con nueuas ofensas y pecados. Lo que mas me espanta a mi, es, que aquellos capitanes hallassen descanso, o consuelo en aquellos libros que entonces auia, que eran todos de castigos, de venganças y amenazas que Dios auia he cho a su pueblo, de que antes suele engendrarse temor que consuelo. Y lo mismo se me ofrece quando oygo dezir a Dauid, Acordeme Senor de tus juyzios desde el principio del mundo, y consoleme mucho: porque debaxo de nombre de juyzios, se entienden en los Profetas grandes trabajos y castigos, como parece por Ezechiel y otros Profetas: y que con todo esso sea la Escritura de tanta virtud para consolar vn. hombre, que se consuele con ella Danid y los Machabeos que hara la Escritura donde no se dizen castigos? Que hizieran si alcançaran el libro que con la venida del Hijo de Dios se añadio despues, lleno de tanta misericordia y consuelo? Cosa es maranillosa lo que se saca de vn libro, aun perdido, de malas, & quien se dize en el de los Numeros, que como lo hizo Dios en el mar vermejo, assi lo hara en los montes de Arnon, como esta escrito en el libro de las guerras del Señor: el qual libro, por orden del cielo, se perdio todo entero, no aviendose perdido una tilde de los que quedaron, aun siendo tan an-Sicut fecit tiguos, que algunos duran desde Moysen que los hizo, que segun Eusebio dize, sue quatrocientos años antes de la destruy cion de Troya, annque basta la anziguedad que en la mesma escritura parece. Y auiendo todos citos libros estado desde entonces en poder de los Indios, como dize fant Pablo a los

Pfal: 118.

Ezech.14. Hæc dicit Dominus, quonia & fi quatuor. iudicia mea pelsima, gladiũ & famem. & bestias pestilentia immifero in Hierufa. lem, &c. Num. I. Rubro, &c. Eusebius.

Romanos

Romanos, auerse perdido aquel, auiendo tenido Dios tanto Credita cuydado de conferuarlos, que de los hereges (cuyo cuchillo fon los mesmos libros santos, y sus verdades ) los ha librado: demanera, que no folo libro entero, pero vna letra no han podido añadir ni quitar: Pero a esta marauilla se responde, que porque aquel libro trataua de las guerras de Dios, q por su pueblo y por su defensa tenia, cuyas hazañas queria q estuuiessen escritas por sus anales, para que se entendiesse su poder, y assi fuesse temido de los hombres, por esso permitio que se perdiesse quando se començo el libro de las hazañas de su hijo: que esto quiere dezir libro de la generació de Iesu Christo hijo de Dauid, &c.libro de su siglo, vida y hazañas, en que se muestra Dio s hobreblando, dulce, amoroso, y suaue. Pues si estos sieruos de Dios leyeran este libro lleno de amor, de dotrina del cielo, de milagros, de consuelos, de perdon de pecados, y del trato y amistad entre cielo y tierra, q consuelo tunieran, aniendose perdido el de las guerras y vengaças de Dios? Pues esto se colige de aqui, que solo leer estos libros y los demas fantos y denotos, y las platicas y Sermones santos de la Iglesia Catholica, que son arroyos desta fuente, aun que no se buscasse consuelo sacado de historia, ni otra cosa, basta para traer vna alma consolada y sustentada, pues ella es su manjar y sustento, y por c' configuiente, su effuerço y confuelo, como el pa lo es de la vida del cuerpo:antes sin ella no ay vida ni sustento, como dize y cosiessa David diziendo: Sino fuera por la ordinaria meditacion que tengo en tu ley, ya quiça fuera muerto en mi humildad: esto es, segu fant Hieronymo, en mis aprietos y trabajos:y en el Hebreo no esta aquella palabra, quiça.

Pero demas y allende desto, leyendo qualquier palabra destos santos libros con atencion de su sentido, llanamente se faca confuelo della para qualquier genero de trabajo, porque ninguna dellas ay que no nos declare, o quien es Dios, o su amor, o su misericordia, o su prouidencia, o sus beneficios, o su desseo de nuestro bien y salud, o su poder, o su Sabiduria,o sus promesas fieles y cumplidas, o su paciencia y sufrimiento; a la que con su gracia tunieron en sus trabajos aquellos excelentes varones Patriarchas y Prophetas, que con el trataron, y otros siernos suyos. Quanto padecio. Noe por su nombre:: quanto Abraham, Moyles, Dauid: quantas persecuciones de

funt illis eloquia-Dei.

Matth I:

Pfal. 118. Hierony. Nifi quod lex tua me mea eft tuc: forte periif. fem in humilitate mea.

6.

S.Cor.I.

R. Tim. Y.

Eccle.14.

vida en la demanda. Pues despues que el la puso por nosotros con tanta paciencia, quatos la padecieron, Apostoles y martyres, de que la Escritura nos da cuenta, con tanta certeza y fidelidad. Sant Pablo hablando de si mesmo dize la causa desto a los Corintios. Bendito sea Dios, Padre de nuestro Señor Iesu Christo, que nos consuela en toda tribulacion, para que podamos confolar a los que se veen en qualquier aprieto. La manera como fant Pablo nos da este consuelo, es, no de boca a boca, que assi no podria cósolar a todos, como el dize, pues no alcanço su vida a los que agora padecemos, sino entiédese que quedando escritos sus trabajos en la diuina Escritura, y sus consuelos que fueron por Christo, como el dize, mayores: el afligido que los leyere queda consolado, entendiedo y perfuadiendose, que el que consuela a los humildes y afligidos, como el mesmo dize, y le consolo a el, y le saco de tantos trabajos, nos confolara, quando en los nuestros le llamaremos, aludiendo en esto a lo que en otra parte dize : Que siendo el mas primo de los pecadores, alçanço misericordia, para que en el, que era tan gran pecador, mostrasse Dios su inmensa misericordia, para informar y animar a los que auia de creer quando vuiessen pecado: Assi aqui siendo el tan perseguido y trabajado le confolo Dios, para exemplo y informació de los que auian de ser afligidos, mostrando su misericordia y confuelo. A si, que todo esto, y mas lo que no ay lengua que pueda dezir, se saca de la licion de las divinas letras. De donde se entiende lo que el Sabio anade en el lugar que alegamos, entre los frutos del seguir la sabiduria, que el que la siguiere estara debaxo de sus ramas defendido del estio. Que es dezir, que en sus atentas liciones y consideraciones, tendra sombra y refrigerio en sus trabajos. Y porque de algunas dellas seran algunos de los discursos deste libro sexto, porque este no se alargue mas de lo justo, solo dire lo que el bienauenturado S. Iuan Chryfostomo y fant Hieronymo dizen en confirmacion

Chryf. ho. 29. Supra Gen.9. Hő.13. Sup.

Genefi.

de lo dicho.

El primero destos dos fantos en la hom. 29. sobre el Genesis, dize, que la Escritura suele ponernos delante de los ojos para nuestro prouecho, no solo las obras heroycas de los antiguos, mas los pecados de muchos pecadores, porque aun de essos podemos sacar medicina. El mesmo sento di-

ze, que

ze, que dexo Dios la Escritura por medicina de nuestras 11agas, que sanan poniendo encima dellas aquellas historias y dotrinas de fantos, y pone casi la misma dotrina que en la 29. De donde se sigue, que el libro de la Biblia, no es otra cosa sino vna botica rica donde se hallan medicinas suertes y prestas para toda enfermedad:y q folo se requiere no despreciar las, fino facarlas y agradecerlas: y luego difcurre por todos los males del cuerpo y del alma, para prouar lo dicho, diziendo, que ninguna ay para la qual no se halle presto remedio: Porque si entra vno en el Sermon atropellado de fatigas, trifissimo y melancolico, en oyendo aquel verso del Psalmo: Anima mia porque estas triste? y porque me fatigas y turbas? pon tu esperança en Dios, porque aunque te vea de essa fuerte, tengo de confessarle y alabarle, que es mi salud y mi Dios: luego buelue cófolado a su casa, y sin tristeza. Otro viene y no dexa en su casa vna blanca, ni que comer, lleno de mil obligaciones no puede lleuar q viua el con este trabajo, viendo a otros hinchados, ricos, seruidos, acompañados: y en medio de este pensamiento oye con atencion en el oficio: Arroja Psal 54. tu pensamiento en el Señor, y el te sustentara y sacara de necessidad:y luego oye: No te corcomas, quando vieres a vno rico y prosperado, y que la gloria de su casa se ha multiplicado, porque el dia que muriere se acaba todo, que ni de todo esso que vees lleuara consigo nada, ni la gloria y aparato, aunque parece que llega con el a la sepultura, assegurate, que no baxara con el a ella. Viene otro que viue muy amargo, por ser ide los hombres calumniado y perseguido, lo qual padece a solas sin tener socorro de nadie, halla en el tesoro de la diuina Escriptura consuelo que le dize, Diem hoque ni eche menos, ni busque humanos fauores y socor- minis nuros quando oye: Ellos me calumniauan y murmurauan, quam desipero yo arremetiame a la oracion, que es el mas cierto de los focorros, y castillo y fortaleza donde todo lo aspero se me buelue blando y suaue. Ay otro que de sus amigos y de sas criados recibe injurias y agrauios, que es vna cosa que sufre mal vn coraçon humano, tomale deuocion de venir al Sermon, oye lo que dize Dauid, que sus amigos y sus Psalm. 33proximos eran todos contra el, y que los que mas cerca- Amici mei nos le eran en obligacion, los hallò mas lexos y mas contra- & proximi rios, y ponian fuerça y le buscauan la muerte, los q solian de- mei-

Pfalm.413

fenderle

fenderie y mirar por el, y que hablauan mentiras y forjaua y traçauan todo el dia engaños: Aguarda el remedio de q vío Danid, y oye : las yo como vn fordo no queria oyr, y no abria mi boca mas que vn mudo, hecho vn fordo, que no tie 47 ne replicas ni porfias, quando le dizen mal. Y da luego la razon, de porque vsaua deste remedio con tanto cuydado, y di? ze: Porque yo Señor, en ti solo tengo puestas mis esperanças, y tu oyras los gemidos de mi tribulació, y puedes, fi quieres. deshazer todas sus traças y calumnias. Y concluye sant Iuan Chryfostomo exortando a su auditorio, que pues veen los remedios tan eficaces y de tanta virtud contra sus males, que traten a menudo las diuinas letras, no folo quando oyen Sermones, sino tambien quando estan en sus casas, gastando el tiempo en leer la Biblia y otros libros fantos: porque fuera del prouecho ya dicho, se sacan otros muchos desta ocupació: que se reforma la lengua, que el alma toma alas y se leuanta a lo alto, y queda alumbrada con el resplandor del Sol de justicia, libre por aquel rato de suzios y malos pensamientos del mundo, y que lo que el manjar corporal obra para el sustento del cuerpo, otro tanto haze este exercicio para el sustento del alma, que la haze fuerte, valerosa, constante, Philosophica:no permite que se pegue ni aficione a cosas baxas ni suzias, indignas de su excelente naturaleza, antes haziendola ligera, y criandole alas, la traspone al mesmo cielo, y a la compañía y conuersació de los Angeles. Hasta aqui es lo que dize el bienauenturado S. Iuan Chrysostomo, y son casi todas las dichas palabras fuyas. Esto mesmo que este santo persuade que todos hagan, es lo

que el bienauenturado sant Hieronymo dize en el epitasio de Paula que ella hazia: En sus trabajos (dize este Santo) Paula repetia las palabras de Esayas: Los que estays ya destetados, apercebios a una tribulación tras otra, una esperança y otra, porque propio es de los que han salido, como dizen, de pasales, padecer una y otra tribulación, y mediante ellas, ganar una esperança y otra: porque la tribulación causa paciencia: y esta, probación, y esta, la esperança, que no dexa burlados: y lo que sant Pablo dize: Aunque el hombre exterior se vaya corrompiendo, pero el interior se renueua cada dia. Y

aquello que el mesmo Pablo dize: Lo momentaneo y ligero

de nuestra tribulacion, en esta vida obra eterno peso de gloria

Rom. 5.

2. Cor. 4.

Ibidem.

en no-

en nosotros. En la enfermedad dezia: Quando estoy enferma, Luc. 9. estoy mas poderosa y fuerte. En los peligros dezia: El q quiere venir empos de mi nieguese a si mesmo, y tome su Cruz, y figame:y el que quisiere guarecer su alma, la perdera:porque de que sirue grangear todo el tesoro del mundo, si el alma padece detrimento? Y aquello: Desnudo sali del vientre de mi madre, y desnudo tengo de boluer a la primera madre, que es la tierra: El Señor lo dio, y el mesmo Señor lo quito: Como fue su voluntad del dueño, assi se hizo, sea para siempre su nobre bendito. Quando vn hablador le vino a dezir, que por ser 1. Cor. 4. tan feruorosa en las virtudes la tenian por loca. Dixo: Expecaculo estamos hechos al mundo, Angeles y hombres : y lo q es menos cuerdo en las cosas de Dios, y los hombres llaman loco, es mas sabio que todos los hombres: y vos Señor sabeys 1. Cor. 1. y conoceys mi locura, y a muchos estoy hecho como prodigo, y delante de ti Senor estoy como vn jumento: Y que en el Euangelio dixeron a Christo Samaritano, y que tenia demonio, y que en su virtud lançana los que laçana. Y que sant Pablo dezia: Esta es nuestra gloria, el testimonio de nuestra cóciencia: Y desta se ha de hazer cuenta, y no del dicho de los hombres. En todo lo qual el bienauenturado sant Hieronymo da bien a entender quanto consuelo hallaua esta santa en las diuinas letras, que continuamente trataua, para todas sus afficiones y trabajos.

Pfal. 70.

Pfal 72. Luc. II.

# DISCVRSO QVARTO, DEL

quarto remedio, que es pensar en los beneficios recebidos de la mano de Dios.



E L poderoso remedio del discurso pasdo nace el presente, que es la memoria de los innumerables beneficios, q de la mano de Dios hemos recebido y recebimos, por que de la Sagrada Escriptura sale vn saludable consejo, con que vsamos bien desta memoria, y assi mismo nos cueta y acuer-

da ser ellos infinitos, y nos relata parte dellos, aunque para esto todas las cosas criadas son libros nuestros, porque todas ellas,

Eccle. 11. In die ma lorum nonimmemor fitbonorü, &c.

lob. z.

ellas fon para cada vno de nofotros beneficios y mercedes. Ef consejo nos da el Sabio en el Ecclesiastico, diziendo, que en el tiempo de la prosperidad y contento, nos acordemos de los trabajos y adnersidades, porque no nos acometa la soberuja y liuiandad. Y assi mesmo en el tiepo del trabajo, nos acordemos del dia, que otro tiempo hemos tenido de descanso, y del que de spues nos espera, para que no desmayemos. De dode parece, que es gran esfuerço el q esta memoria da , el qual es cierto, aunque no fuesse sino por entéder que aquel trabajo, scase qual se suere, no viene por nuestro mal, pues viene de aquellas piadosas manos de Dios, de quien nos han venido tã grandes y tan inestimables beneficios. Esto parece auer significado el santo Iob, quando teniendo y juzgando lo demas por fimpleza y locura, dixo a su muger: Si hemos recebido bienes de mano del Señor, porque no recebiremos los males de buena gana? Como quien dize: No es possible que sea males que danen, pues vienen de tales manos. De la qual confideración se valio este santo, para remedio de tan incomparables trabajos como padecia al tiépo que dixo estas palabras, que cra en la mayor fuerça dellos. Pero antes que digamos desta dotrina las principales razones, conuiene primero resumir como pudieremos el infinito numero de los beneficios que de la mano de Dios hemos recebido y recebimos, aunque es un pielago que no se puede vadear, por ser tan varios y tã innumerables, como parecera en començandolos a desplegar, pero alomenos, como en vna cifra, se ceniran: donde se declas. re quanto vencen a todo entendimiento, y a toda memoria para poder fer contados.

Greg. Niffenus de oratione, in principio...

El bienauenturado sant Gregorio Nisseno en un tratado que haze de la orazion al principio del, hablando desta materia a sin de condenar la rudeza y el oluido de los hombres, en lo que a gradecer lo que a Dios deuen en ella, dize una cosa que a la primera vista parece ponderacion, y demassado encarecimiento, y no lo es: Dize, que si los hombres gastassemos todo el tiempo de la vida dias y noches, horas y momentos, sin hazerotra hazieda, ni pensar en otra cosa, sino en dar gracias a Dios por los benesicios que de su santa mano recibimos, seria como no auer hecho nada, comparado con lo que ellos son: Y aun mas ponderado lo dize el, que seria como sino nos unesse passado por pensamiento de hazerle gracias, tanto es la cual de passado por pensamiento de hazerle gracias, tanto es la cual de seria como sino nos cuales el passado por pensamiento de hazerle gracias, tanto es la cual de seria como sino nos cuales el passado por pensamiento de hazerle gracias, tanto es la cual de seria como sino nos cuales el passado por pensamiento de hazerle gracias, tanto es la cual de seria como sino nos cuales el passado por pensamiento de hazerle gracias, tanto es la cual de seria como sino nos cuales el passado por pensamiento de hazerle gracias, tanto es la cual de seria como sino nos cuales el passado por pensamiento de hazerle gracias, tanto es la cual de seria de se

lo que

lo que le deuemos. Gran encarecimiento parece, pero ni lo es, ni yguala, ni aun llega a la verdad con muchas leguas. Y para que esto parezca assi, no ay necessidad de otra prueua, sino la que el mesmo santo da. El tiempo, dize el se parte en tres diferencias, presente, passado, y por venir, y en todas tres nunca cessa de manar aquella rica fuente, y correr aquel caudaloso rio, de las misericordias de Dios. Porque si miramos el tiempo passado, antes que naciessemos, nos tenia criados los cielos, que son como vnos entresuelos reales, el Sol, Luna, y Estrellas, que son las lumbreras y antorchas con que nos alubramos: tenia criada la hartura de los capos, puelto termino a los mares, cenidos los rios en sus madres, de suerte, q ni se desmanden tanto, que vengan a anegar la tierra, ni sean tan escasos que le nieguen el refresco. Quien puso, sino el, las cofas en el estado que quando nacimos las hallamos? quié allano los montes ? recogio las aguas?abrio los caminos ? quien hizo la falua a los manjares? quien inuento las lenguas? facilitò las artes, poblo los campos, assento las leyes? que trabajo fuera tan incomportable, que todo lo dicho, y los mantenimientos, los manjares, los vestidos, &c. se vuieran de inuentar y començar a pura traça, y manos de los hombres despues de nacidos? Pues quado nacemos, quanto cuydado, quanta pronidencia al formarnos en el vientre de nueltras madres, fin fentir el como, o de dóde, quantas cosas necessarias para nueftro nacimiento: la cama, el aposento abrigado, el ama, q comiéce a criarnos, la copania y seruicio necessario para ayudar a la madre enel parto? Despues de nacidos deuemos a este Senor, el fer, la vida, las obras, los fentidos, los mouimientos, pues en el fomos (dize Pablo) viuimos y nos mouemos:deue- Actor. 17. mosle el entendimiento, donde cabe todo lo criado, y halta al mesmo Dios alcaça, deuemos la memoria, la volutad, todo el artificio y copostura d nuestro cuerpo, y el gouierno del, d donde depende por mométos nuestra vida : deuemos le el fuffento della, el vestido, los poblados, las casas, los aposentos, las camas, el sueño, lo q entendemos, lo que hablamos, la vida que viuimos, el ayre que respiramos. Abrid vna ventana, o subios a vna torre, todo lo que desde ella vieredes, arriba, abaxo, a los lados, todo es beneficio suyo. Sali de casa, quanto vieredes, ora fea en el templo, ora en las calles, ora en la plaça, todo es beneficio inyo: y si salieredes al campo,

campo, quanto vieredes en las hazas, en las viñas, huertas, caminos, ventas, todo es bien para vos : Tornaos a recogersello es beneficio: Cerrad los ojos quanto pensaredes, y el pensarlo entre dentro de vos, quanto alli hallaredes, todo es beneficio: los animales que os parecen sin prouecho, los asquerosos, los enfadosos, los perjudiciales, todo es beneficio: las penas, las necessidades, los trabajos, la enfermedad, la melancolia, todo es beneficio, quanto veys, quanto oys, quanto tocays: el Parayfo el Purgatorio, el diablo, el infierno, los Angeles, todo lo crio Dios, y lo encamino para vuestro bien:y desde la gloria del mesmo Dios hasta los mas graues y seos pecados, que permite (como dize sant Augustin) todo lo tiene ordenado para beneficio vueltro. Demanera, que viene sant Pablo a dezir, con esta generalidad, que todas las cosas son nuestras, ora sean Apostoles, martyres, cofessores, &c. Y en esto se dize todo lo que para el tiempo presente, y por venir, dize sant Gregorio Nisseno.

T.Cor.3. Omnia ve ftra funt.

3.

Pues entrando por lo espiritual, que el no dize. Quien dira lo que antes que naciessemos, tenia aparejado? la Iglesia, los Concilios, aueriguados los dogmas de la Fe, hechas las traduciones de los libros fagrados, aueriguado quales fo eran, derramada la fangre de los Apostoles, y martyres, predicado a costa della el Euangelio, edificados los templos, instruydos los Perlados. Pues si entramos en los secretos de la eterna predestinacion, y el auer nacido tu dentro en la nata de la Iglesia, la vocacion, las escrituras, las promesas: Que dire de la paciencia de Dios en tus pecados, la dotrina, los Sermones, los consejos, los exemplos, las absoluciones, y perdones de pecados? Verdaderamente no ay lengua humana, que pueda passar adelante, ni recoger aun esto poco, ni contar lo menos de lo que se queda en cada cosa destas dichas, por no poderlo abarcar la cortedad y flaqueza del entendimiento: porque affi como en las otras cuentas, quanto mas se cuenta, tanto menos falta por contar, aqui parece que cada beneficio que se cuenta descubre vn millon dellos, que es impossible contarse, y el contarle, y la memoria, y el descubrirle, y el agradecerle, todos son beneficios nueuos, que parece que van dando caça al que huyesse de pensarlos, que do quiera que huyga, o se esconda, halla esquadrones de beneficios: demanera, q por fuerça ha de quedar vencido de su multitud, por desagradecido q fea.y

sca,y con gran ventaja si fuere muy agrade cido. Para lo qual no puede auer otro remedio, fino el de Dau id, quando dize, q Plat. 148, alabemos a Dios fegun la multitud de su grandeza: lo qual no di ze el, porque pueda hazerse assi, pues ella es infinita, y nofotros flacos, y el tiempo corto: fino que despues de auer hecho lo possible en alabarle por quien es, y desfallecieremos, por las pocas fuerças, y lo infinito que resta, que conozcamos folamente, que no puede criatura alguna ygualar a lo que deue en aquas alabanças. Lo mesmo haze Iob, quado comieça a contar la grandeza de Dios, que despues de auer dicho muchas cosas della: Que el infierno delante de sus ojos esta descubierto, y todos los defuntes en sus sepulturas, que estiende los vientos en esse vazio del cielo a la tierra, y a esta sustenta fin arrimarla a cosa firme, que detiene tanta inmensidad de agua, como tienen las nunes, para que no cayga junta y anegue el mundo, que vine retirado y encubierto en su trono, y le cubre con una niebla celestial, que tiene puesta raya a las aguas del mar, para que no salgan hasta el fin de los tiempos, que ante su acatamiento tie mblan las colunas del cielo, que su fuerça hizo recogerse al mar, y con su prudencia reprime los sobernios, aquel cuyo espiritu atanio los cielos, y la variedad que en ellos parece es obra de sus manos. Acabado de dezir estas cosas, porque se le puso delante la infinidad de las que quedauan, dize luego: Esto que esta dicho es, vna partezita de lo que ay & dezir, y añade: Pues si nos parece esto algo: auiendo apenas oydo vna gotilla de lo que del se dize, quien bastara a mirar ni oyr aquel tronido de su gradeza? Assi nosotros quando vuieremos dicho a nuestro parecer mucho de los benesicios de su mano, todo es vna pequeña gotilla, en comparacion de aquel pielago grande, que folo el mesmo puede vadear. Luego bien dize sant Gregorio, que coparadas las gracias que podemos darle, con los beneficios porque se han de dar, todo es nada, porque como el dize, folo de presente se las podemos dar por todas tres diferencias de tiempo llenas dellos, que es folo vn instante, que para darselas por las mesmas gracias (que es nueuo beneficio) no ay tiempo bastante:y por Vere digesso la Iglesia canta: Verdaderaméte es digna y justa cosa, que nu, & iustu te demos Senor siempre, y en todo lugar gracias. Y esto era & salutalo justo, aunq no ajustara con lo que se deue. Y S. Pablo dezia, re, &c. en quié hablaua el mesmo espiritu, que en la Iglesia: Hinchios Ephes.s.

Iob. 26.

de Ef-

de Espiritus santo, hablaos a vosotros mesmos con Psalmos, Hymnos, canticos espirituales, cantando en vuestros coraçones, haziendo siempre gracias a Dios por todas las cosas. Que segun esto, que sant Pablo quiere, nos auiamos de encontrar por estas calles cantando, y dando gracias a Dios: Siempre dize, de dia y de noche, massana y tarde, en la Iglessa y suera della, por todas las cosas, por la prosperidad por el trabajo, por la enfermedad, por la salud, por la cortessa, por la injuria, por la pobreza, por la riqueza, por la melancolia, y por el contento. Que dire? por el infierno, dize alli en aquel lugar sant Iuan Chrysostomo, porque le crio para ti, si sueres malo, le has de dan infinirac aracias.

Chryfoft. Ephel.

dar infinitas gracias.

Pues dexados a parte otros beneficios, en llegando a aquel inestimable de la Redempcion, se agotan los entendimientos, y se auerguençan las suerças en el hazimiento de gracias, atéto a quien es Dios, y la hazaña que hizo, y por quan vil criatura, y tan ingrata, a tanta costa suya, nos auiamos de congoxar, pensando en como y en que agradeceriamos tanto bien.

xar, pensando en como y en que agradeceriamos tanto bien, Tobias. 6. Que congoxado estaua Tobias, diziendo a su hijo, al despedir del Angel Raphael, que le ania lleuado y traydo y casado: Hijo g daremos a este hobre? Padre mio, el me lleuo y me boluio fano, el cobro la partida del dinero del Gabelo, el me caso co Sara, el auento al demonio de su casa, el dio incoparable go zo a sus padres, a mi me libro de la boca de aquel gra pez, que no me tragasse, a vos padre os dio la vista, y por el tenemos tanta abundancia de bienes: que le podemos dar a vn hombre como este? Pero rogalde padre mio si se cotentasse con la mitad de nuestra hazienda, que traximos. Que congoxados, que agradecidos el padre y el hijo. Pues que tiene que ver lo que el Angel hizo por Tobias, con lo que el Señor de los Angeles hizo por ti?el nos lleua y nos trae do quiera que vamos, el nos acompaña, el nos cobro de mano del demonio, y le echa de nuestra carne y alma, el nos libra del infierno, porq no nos trague, el nos da la vista del alma, que por el pecado auiamos perdido, y por el tenemos grandes riquezas no destas perecederas folo, aunque estas tambien las tenemos de su mano, y el no tenerlas es mayor bien, que el tenerlas de sobra. Pues que le daremos a este Senor?como no nos congoxamos por el po co caudal que tenemos, aun para solo darle gracias? Pues

quando le van a ofrecer tan buen partido como la mitad de la hazienda, y el se descubre, que era vno de los siete Angeles, q estauan delante de Dios, sue tanta la admiracion, de ver la dignidad de la persona, y la gran bondad de Dios, que mediante ella les hizo tanto bien, que prostrados en tierra estunieron tres horas, como el Texto dize, atonitos, espantados, sin poderse menear de vn lugar : que tiene que ver la persona del Angel con la del Señor de los Angeles? y que tiene que ver beneficio con beneficio? como no andamos atonitos y marauillados? como no gastamos la vida en perpetuo agradecimiento, de tantos y tan incomparables bienes? El hombre ingrato dize Seneca, que por ser tan abominable vicio, no le castigan las leves humanas, porque reservo Dios para su sala el castigo, por castigarle como el merece. Pues si escapamos de ser ingratos, como y con que seremos agradecidos a tantos y tan grandes beneficios, que aun tiempo no tenemos para pensarlos ni contarlos? mayormente, que con ninguna cosa podemos pagar, que el mesmo pago no sea nueua deuda: y assi siempre quedamos mas deudores. Austog ont of the

Desta dificultad salio David estando con esta congo-12, diziendo: Que dare vo al Señor, en retorno de tantas cosas como me ha dado? Y respondese el diziendo, que no ay otro mejor, que padecer por su nombre. Hizo aquel Psal- Psal. 105. mo viendose obligado, por auerle Dios sacado de vn trabajo con su poderosa mano, hallase confuso, y responde que beuera el Caliz de la falud, por el qual entiendo los trabajos, segun Sant Cypriano y otros Doctores. Y assi se toma el Caliz en otros muchos lugares de la Sagrada Escritura, y bien parece consejo del Espiritu Santo, porque vna de las cosas de que Dios se muestra mas seruido, es, que padezcan los hombres por el, aunque tambien es beneficio suyo el padecer. Y esta fue la prueua con que prouo al demonio, que no auia en la tierra hombre semejante a su amigo Iob: y esta la razon que dio a Ananias, porque auia escogido a Pablo para Predicador de su nombre en todo el Actor.,. mundo, y su Apostol, diziedo, que el le mostraria quantas cosas le conuenia padecer por su nombre. Y este consejo tome el Christiano, que quisiere mostrarse a Dios deuoto y agradecido: y este mesmo tomo aquella santa madre de los siete Macha-

5.

2. Maca. -. Machabeos, para esforçar a sus hijos a padecer tã crueles tormétos y muerte, como padecia, folo acordarles quanto denja fer a Dios por tantos bienes agradecidos. Hijos catad, á aunque vo soy vuestra madre, y os engedre, Dios es el que es vuestro verdadero padre, yo no se como aparecistes en mi vietre. ni vo os di, ni os pude dar vida, espiritu ni alma, ni vo pegue vueltros huesfos, ni coyunturas, fino el criador del mudo, que formo el nacimiento del hombre, y hallo el origen de todo lo criado: Esforçãos hijos a morir por el, que aunque le deys la vida, y los miembros ofrezcays al tormento, menos le days que recebistes. O dichosa y sabia muger, fin acordarles mas de esta breue cifra de beneficios, se esfuerça ella a padecer, y a fus hijos a que padezcan tan desmesurados tormentos. Quanto mas has tu recebido y recibes, fobre aquello que alla con tanta breuedad se cuenta? quanto bien deues a Dios que te ha hecho sin saber tu el como? Quien gouierna tatos miembros, huesfos, y nieruos, con tantos y tan diuersos oficios, como ay en tu cuerpo? quien obra tu digestion mientras tu duermes? porque quando despiertas, te hallas tan suelto y ligero, auiedote acostado tan pesado y harto, sino porque anda este Señor por los rincones de tu cuerpo mirando lo que es necessario para tu falud? Y callo, que quiça te acostaste con proposito y voluntad de ofenderle. Quantas mercedes te ha hecho, fuera de las que tu sabes, sin tu entenderlas, y quantas entiendes sin reparar en ellas? de quantos peligros te ha librado? de quatas deshonras?de quantos pecados?Sant Pablo, dize, que todo lo que tiene bueno, lo tiene por la gracia y merced de Dios: y añade, declarando fant Augustin, que lo malo que no tiene es por la mesma gracia.

r.Cor.is.

6.

Pues dime que bolueras a Dios por tanta merced? padece pues ese trabajo que de su mano te embia, por su santo nombre, q esso es lo q te aconseja Dauid, y lo que la Machabea te enseña en el remedio que busca esta para aliuiar los tormentos de sus hijos:y Dauid para satisfazer a Dios algo de lo que le deue. Y fiel otro Philosopho dize, que hallo grillos, y esposas, el que hallo beneficios, tente por cautino y aherrojado, por tanto como deues a Dios: pues el Philosopho lo dize, por essa miseria, que los hombres llaman beneficios : y pues el cautino sufre sin abrir su boca los açotes, y otros trabajos, la hora que se acuerda que es todo del que le compro, no la abras

abras fu, pues tantas vezes y por tantos titulos lo eres del q te embia este trabajo. Y si Salomon dize, que gana vitoria y Prou. 22. honra el que haze bien a otro, y que se lleua el alma del que le recibe: date por vencido, y padece esta afficion en tu alma, por quien tan liberal y snauemente te hizo bien, y te la gano.

Otra consideracion nos esforçara en los trabajos, tenien-

7.

do los beneficios de Dios delante de los ojos: y es, que buscado remedio, o confuelo para ellos, a ninguno mejor podemos acudir, que al que siempre, y en todo, y amenudo, nos ha remediado. Lo qual quiso tambien dezir el santo Iob, quando Iob. 2.

dixo: Si recebimos bienes de la mano del Señor, porquo recebiremos males de la mesma? esto es, el que mucho bien nos ha hecho y poco mal, quando fuere tiempo, no nos priuara delte bié, que es el remedio del mal y del trabajo. Desta consideracion se valio Iacob, quando se vio en el peligro que te-Gen. 30. mia de su hermano, boluiendose a Dios, acordandole las mercedes passadas, diziendole, Señor, menor soy mucho que vue-Aras misericordias: y que las promesas, que con tanta verdad y fidelidad me cumplitte: yo passe este rio, pobre con solo vn palo en la mano, agora por tu gracia y fauor bueluo rico, con dos companias de familia: Librame Señor de las manos de mi her namo Esau, a le tengo mucho miedo, que no venga y me haga biudo y huerfano de la muger y hijos que tu me diste,y con todo traço del medio que auia de poner de su parte: y al cabo le libro Dios de lo que tanta congoxa y temor le daua. Lo qual todo se funda en la grandeza de la riqueza y liberalidad de Dios. Que aun aca entre los hombres, quando se pide alguna merced, se suelé alegar los beneficios passados, para recebir los nueuos : aunque entre gente miferable es al reues, que antes alegan injurias recebidas, y feruicios hechos, para alcançar lo que piden : pero con Dios con este conocimiento y agradecimiento de larguezas passadas se negocia,

para recebir las nueuas, y mas para librar a los miserables del trabajo, en que se reconoce mas la grandeza de Dios,y su miseria dellos. Desta materia trataremos mas largo en el discurso

de la confiança, por no alargar Oligonal es supre Esmalmas efte. Vescassias estadan esta

afs entro, the les que ne la tienen, cuas vua enflu tanto, pres

-2 I Q' es vina god de la poseciat, que aunque ella no fe

### DISCURSO QUINTO, DEL

quinto remedio contra la impaciencia, que es procurar el amor de Dios.



O MO los remedios de que en este sexto libro se trata sean de dos maneras, vnos ordenados para salir del trabajo principalmente, otros no, sino para sufrirlos en paciencia, este que agora se nos ofrece es de los segundos, aunque cada vno de ellos sirue de ambos prouechos:

pero los que no tratan tanto de librar de la aflicion, fino de dar fuerças para fufrirla, son los que a Dios mas agradan, y a las almas aprouechan. Y supuesto lo que arriba queda dicho, es esta mas misericordia, y mas amistad, que el vsa con sus amigos, y lo que ellos, que saben su voluntad, le suelen pedir en sus trabajos, que es que no se los quite, antes se los embie, con fuerças para lleuarlos, y refrigerio en el rigor que pareciere sobrepujar las flacas fuerças de vn hombre. Este efecto en ninguno de los remedios que aqui se tratan, se halla tan cierto como en el amor de Dios, del qual dize sant Pablo. que es muy sufrido : Que es dezir, que el alma que possee el amor de Dios, es vna yunque para sufrir qualquier golpe y aduerfidad. Y para declaracion desta verdad, solo es necessario entender un passo dificultoso de los Cantares, con cuva claridad, quedara bien entendida. Dize alli: que el amor es fuerte como la muerte : En que compara estas dos cosas en la fuerça, y corre esta comparacion en tres condiciones que ambas cosas tienen. La primera, que ansi como a la muerte todas las cosas se le rinden y estan sujetas, todo lo vence, porque ninguna cosa ay que no venga a las manos de la muerte, y fe acabe, no folo de las que tienen vida, en cuya per dida confiste la verdadera muerte, sino las que no la tienen, en su tanto, vienen a parar en la muerte, que es su fin segun su naturaleza. A si todas las cosas son sujetas al amor, no solo las que vsan de razon, y tienen voluntad, que es su proprio assiento, sino las que no la tienen, cada vaa en su tanto, pues el amor es vna obra de la voluntad, que aunque esta no se halle

Cor. 13. Diritas pa

Cant. 8.

halle sino en las cosas que alcançan entendimiento, pues segan el Philosopho dize, ninguna cosa puede ser querida, que no sea primero entendida. Pero las que tienen conocimiento, aunque no sea tan subido, tienen toda via su amor proporcionado con el conocimiento que alcançan, nacido del apetito que tienen, al qual llaman animal, y este responde a la voluntad de los que alcançan entendimiento: y las demas cosas insensibles, tienen sin conocimiento su apetito natural, mediante el qual en su manera aman, y se sustentan del amor de su fin, por el qual se mueuen y hazen todas sus obras, aunque con diferencia de los primeros, en folo el no conocer el fin que aman, en lo qual falen ya de la verdadera naturaleza de amor. Pero en esto no se la gana la muerte, porque assi como el amor no puede en estas cosas que no sienten, ni conocen dezirse amor : assi la muerte en las que no tienen vida, aunque se acaben, no puede dezirse muerte, pues la muerte no es otra cosa, sino prinacion de vida; pero d'zense morir, porque se acaba su ser, el qual en las cosas que viuen es la vida, como lo dize Aristoteles. De manera que en esto son primeramente Aristo. 2. semejantes amor y muerte, aunque en ello se la gana el De anima, amor a la muerte, que quando el amor es verdadero, y ambos vienen a los braços, la muerte queda rendida, porque est este. aun despues de acabada la muerte en esta lucha, que da el amor sin lesion y con mas fuerças, como parecera en la gloria de los bienauenturados, donde oluidada la muerte, 1. Cor. 13. quedara el amor por figlos eternos mas fuerte que agora, que Caritas es lo que dize sant Paolo, que el amor no caera, ni tiene, ni nunquam tendra fin.

Lo seg undo en que se parccen amor y muerte es ; en que assi como la muerte quando vence, en la casa que entra luego pone sus blasones y armas, leuanta sus vanderas, y todo lo viste de su librea, que al defunto pone amarillo, siaco, y de su figura, de mal olor, soledad, dolor, desconsuelos, suipiros, en la biuda, hijos y parientes, que son los soldados que trae, para dexar en los castillos que gana, la casa descolgada, todos con luto, tristes y Horando. Y assi como todas las cosas por dulces y alegres que sean, la flor de la juuentud de la desposada, las galas y atauios de casa, las muficas, los faraos, los contentos, las campanas, y oficios de la Iglesia,

August.
Serm. 9 de
verbis domini. Omnia sæua
& immania prorfus facilia
atque nulla
facit amor

Iglesia, todo lo buelue trifte, y sin consuelo: assi el amor d es fabroso, blando, suaue, y deleytoso, todas las cosas buelue de fu humor, y librea, por asperas que sea y desgustadas, la fealdad, la pobreza, la conuerfacion, los trabajos, los dolores y afficiones: como fant Augustin dize que todas las cosas por heras que fean, y crueles, las buelue el amor del todo faciles, y casi de ninguna discultad. Sino dime, porque padece vna madre con su niño tan intolerable vida? sin dormir, sin repofar, sin visitar sus deudos y amigos, aquella inquietud tā perpetua del mochacho, aquellas condiciones de Adan, tan fin cubierta, aquel auer de corresponder a todos sus antojos, tãtos y tan defatinados, a sus golosinas, a sus embidias de otros niños, sin auer rastro de razon que las reprima, aquella tan ordinaria suziedad del niño, aquel satisfazer a tan perpetua ignorancia, sin auer juyzio ni memoria para agradecer el beneficio que se le haze: sino el amor maternal, que todas las co sas fieras y crueles las haze del todo faciles, y casi de ningun trabajo? Lo qual dio aŭ mas a entender el de las aues, que como de su hazedor no recibieron pechos para criar sus hijuelos, ha de ser por fuerça el sustento, quitandose de su boca el suyo, afligiendose, consumiendose, para sacar sus polluclos:y otras colas, que en ellos y en otras madres puso su criador, q parecen impossibles : entrarse por las ventanas, y ponerse a peligro de muerte, en las manos de los hombres que les han cogido el nido de sus hijuelos: que lo haze sino el amor, que toda dificultad y peligro del todo lo amanía, y haze cafi ninguno? Quien hizo que Iacob siruiesse siere anos, y luego otros siete, contantos soles, tantos trabajos, como el euenta, con tantos agranios, y engaños, y que le pareciessen, no muchos años, fino muy pocos dias, fino el amor que haze todas las cosas del todo faciles, y casi de ninguna dificultad? Assi discurre S. Augustin, por todos lo q padecen por cosas caducas, por el foldado, el caçador, el mercader, el enfermo, y apo stemado, el muchacho, q estudia, &c. y concluye con lo que es duro al que trabaja, es manso al q ama. Los bienauenturados no se acuerda de lo q aqui padecieron por su Dios. Demanera quifieres saber lo qui martyr padecio, miralo por essos retablos de sus imagines, o leelo en sus historias, q si a ellos se lo pregutas, no lo sabra dezir, como parece en lo q respodera el dia del juyzio quado oyere aquella dichofa palabra: Venid benditos

benditos de mi padre, tomad el reyno, porque tuue hambre, y me distes de comer, &c. Y responden, Señor quando te vimos Matth. 25 por nuestras puertas, y te dimos de comer? desnudo y te vestimos? &c. assi eitan oluidados en el cielo, de quanto aca por su Dios padecieron: que lo haze fino q el amor que alli esta perfecto y en su punto, todas las cosas haze faciles y casi de ningun trabajo? Y porque todo lo andemos: Que es la cansa, que el dia de la resurreccion, caminando el Senor con los dos dicipulos que yuan camino de Emaus, auiendo apenas tres dias que ania padecido tan crueles tormentos y afrentas, pregunrado, si sabia dellas dize. Que, q cosas son essas? Pues como Senor apenas ha auido lugar de enxugarse la sang re en el Calua rio, ni de quitarseos los dolores de vuestro cuerpo, fino estuuiera ya glorificado, y preguntays que cosas? Es porq el amor con que las padecio es tan grande, que aunque bien se acorda ua, quiso dar a entender que no. Y fuera de otras razones, por que se entienda que el amor todo lo haze facil, y casi de ningun trabajo. De donde se entiende claro, quan poco es el amor que a Dios tenemos, pues tanto sentimos vn ayuno, injuria,o afficion, que por el padecemos; y al contrario, quanto amor tenemos al mundo y a nuestra propria carne, pues por qualquiera destos padecemos fin sentir tatos trabajos, gastos, caminos, sudores, quebrantos, cuy dados, y otros que no pode mos dexar de llamar tormentos. Lo tercero en que el amor se puede comparar a la muerte.

es, que assi como la muerte tiene tan rendido al que vna vez sujeta, que no le dexa sentido para gozar, ni mirar sus contentos passados, ni se los dexa tener presentes en lo que suele tenerlos, porque no se acuerda de haziedas, oficios, dignidades, ni respectos, como vemos que presente el dueño muerto, con facilidad y fin contradicion le hurta fu hazienda, le hazen injurias, le hieren sus carnes, y ni a estas ni a otras cosas, que en su presencia se hagan, se mueue, porque la muerte le ha priuado de sus sentidos. A si el amor quando es verdadero, enagena al amador, haziendole oluidar de todo lo que no es lo que ama, que ni repara en hazienda, ni en honra, ni en vida, ni en oficio, ni en injuria, ni en afrenta: todo lo atranca y lo sufre,

porque el amor le ha tomado las puertas y embeuido los sentidos con que auia de aduertir a defenderse...

Agora se entendera lo que en este discurso se pretende, que:

3 ...

bajos y la impaciencia dellos, y que fentira poco dellos el que procurare y tuniere el amor de Dios, por las propriedades di chas. Lo primero, porque si el amor es tan fuerte que todo lo rinde, gran esfuerço dara al que la tiene, y si la fortaleza es ma dre de la paciencia, no puede dexar el que ama a Dios, de tener dentro de las puertas de su alma, muy grande caudal y pro uision de lla, que es lo que aqui se pretende. Quien vee vna ga-Hina (ani mal tan conarde y medrofo, que pudo dar nombre a quantos lo son ) quando el amor de sus hijuelos esta de por medio, falir a la batalla contra milanos, hombres, grifos, leones, y otros como estos, sino que en tan slaco sujeto quiso el criador de todo mostrar el esfuerço del amor? Y despues con este exemplo, el que la santissima humanidad suya tuuo con los hombres, comparando se con la gallina quando recoge sus pollitos, y pelea por su defensa? Pero entre los hombres puros buen pregonero tuno esta virtud en sant Pablo, que queriendo mostrar al mundo el valor que el amor de Dios causa en el alma donde reposa, coméço a desasiar a las criaturas mas suer tes, y que mas suelen desmallar a los mas valientes, diziendo. Quien me apartarà del amor de Christo? Pareceme sant Pablo como vn foldado en vn campo, o en vn corrillo de efgrima quando quiere hazer muestra de su valentia y suerças, toma vna espada en la mano, y ponese blandeandola en medio del cã po, diziendo. Ea foldados quien fera bastante a quitarme, o ha zerme soltar esta espada dela mano? Assi sant Pablo, con el amor de Dios, enla suya, desastia a los trabajos y persecuciones, a las espadas, a los fuegos, a los tormentos de los tiranos, y a la mesma muerte, para que quando viniesse, como ello passò, no fuesse poderosa, con ser de todas las terribilidades la mas terrible (como Aristoteles dize) a quitarle el amor de Dios 1. Cor. 13. del coraçon, antes passo con el a la otra vida, donde el ania dicho que passa sin lesion ni estoruo de la muerte, diziendo, que la caridad nunca cae.

Rom. 8.

Aug. lib. I. de Ciuit.c. 22.

Cant. I.

Sant Augustin dize y afirma, que es tanta la fuerça del alma limpia y purgada de pecados (que es la que possee el amor de Dios) que es impossible, si ella no afloxa, ser vencida de ningun poder de satanas : la qual fue tambien antigua sentencia de los Platonicos. Y por esso el Esposo en los Cantares, a su esposa y amiga el alma, para darle a conocer y a cosiderar esta fortafortaleza, la compara a su caualleria, que es el exercito de los Angeles, con que destruye el exercito de Faraon y sus carros, meo in cur en el mar Bermejo: y el de Senacherib, porque con la mesma ribus Phafacilidad vencera el alma que ama a Dios, al mundo, que con-raonis, tra los sieruos de Dios esta armado, y a punto de guerra, con &c. cauallos, carros, y gente de a pie y de a cauallo: lo qual haze con la fortaleza de su animo, quado por ser la volutad de Dios llegado el tiempo que padezca, le parece al mundo que la dexa derribada y vencida. Por el contrario, quando la miserable alma desampara a Dios, y se aparta de su amor, es muy grande su flaqueza para pelear: Y por el consiguiente, grade su sen timiento y trabajo en las aduersidades, como el santo Iob dio Iob. 12. a entender claramente en aquellas palabras. Afloxa Dios la Baltheum pretina, o talabarte de los Reyes, y ciñe su cintura con vna so- regum dif ga. Para entender este passo es de notar, que como dize Varron, el baltheo, o talabarte, era vna cinta militar: la qual quado estaua vno con ella ceñido y apretado, era señal de honra, porque significana essuerço, y valentia: y al renes el afloxarle, o quitarle. De donde vinieron sus contrarios a dezir por baldon, a Scipion Africano, que afloxada la cintura, se daua a baños y deleytes. Y ann a esta costumbre aludio por ventura el Redemptor en el Euangelio, quando dize a sus dicipulos por sant Lucas. Esten vuestros lomos ceni- Luc, redos, &c. Y en otros lugares sant Pablo, significando el esfuerço para pelear. Y aun del mesmo Christo dize Esayas Isai. 6. que traera apretado el cingulo de sus lomos, o el baltheo, como el Hebreo dize. Pues agora esta claro lo que dize Iob. que Dios à algunos Reyes porsus pecados, les quitara las fuer ças, permitiendo que sean floxos y afeminados, y perdiendo por este camino la dignidad Real, vengan a cenirse en lugardel baltheo, vna foga: Pues deffa mesma manera a los justos ( que como el Euangelio dize, fon Reyes, y varones fuertes contra sus passiones, afliciones y enemigos) por sus peccados, si trocaren su amor con el de las cria- ipsoro est turas, les quitara las fuerças, que en tiempo de su amistad, regno cey por ella solian tener, y les dexara a todos con las sogas de sus passiones, para que de en ellos lai suerça de sus enemigos. Pues juntando con este castigo de Dios, el Luc. 10. grande atreuimiento y licencia que estos tienen, y vi- Psal. 70, niendo a dezir lo del Psalmo, Perseguilde y prendelde, que

Matth. f. Quoniam lorum Beda, lib. 3. cap. 43. im

no ay

5.

Actor,

in no ay quien le valga: q tal quedara vna alma fin tener a quien bolner los ojos, ni pedir la mano en medio de tatos trabajos? and ander Y pues el amor de Dios es de tanta virtud, que lo vence todos. ainos y esfuerça la flaqueza del alma, para fufrir qualquier aduerfidad, y està (có el fauor del cielo) en nuestra mano tenerle qua do, quando quisieremos, no ay mejor camino que este, para co

brar fuerças contra ella. Pues de la segunda comparacion se saca mejor esta verdad: porque si el amor como la muerte, viste de su librea y condiciones, todas las cosas que rinde, que es bladura, du lçura y sua uidad,no aura cofa por aspera que sea de sufrir, que no la tor ne blada y suaue el amor de Dios, que es suauissimo. De donde, veamos, piensas que yuan tan alegres y regozijados los Aand dela postoles, de verse afrentados y deshonrados por el nombre de Tit many Iesu Christo, sino porque renia sus almas posseydas el dinino amor? de donde las brasas le parecian rosas a sant Tiburcio: y los martyres Marco y Marceliano atados a vn tronco de vn arbol, clauados los pies con grandes dolores, respondian al tirano, que nunca tan dulce banquete auian tenido, ni mejor rato que aquel, por donde el los llamaua miserables, y que oxala assi fuesse lo que les quedaua de vida, sino del amor con que padecian? Y por no canfar con exemplos de millones de martyres:porque fant Andres en la cruz rogana tan ahincada mente al pueblo que presente estana, que no le impidiesse su passion? Y el Redemptor como padecio constanta alegria, tan desmeturados tormentos (que esto quiere deziro quando por Ezechiel llama clauos, hierro, y plomo, a los pecados) que no Ezech.22. veya la hora que verse padeciendo por ellos: lo qual fignifica-

uan las ventanas del templo mayores y mas rafgadas por de dentro que por defuera, no tanto para mas luz, quanto para significar que eran las llagas del Senor pequenas, porque lo eran las manos en comparación de la voluntad y alegria A steel C. con que las padecia, fino por el amor que tenia a su Padre y a los hombres? Y no es mucho q sea esta la condicion del amor de Dios:pues no es justo que este sea vencido del amor mundano y carnal. Quanto padece va amador loco, de vna mu gercilla? que de ydas y venidas? que de noches malas? que de peligros las armas siempre acuestas, que de baldones, que de injurias recibe de su boca y besas? como las sufre con contéto

y gusto? Que haze en vn codicioso el amor del dinero : y en vn

ambi-

ambicioso, el de vn buen assiento, oficio, o prelacia? Pues si todo se torna suaue quanto se padece por aquellas cosas caducas y pobres de contento, que mucho que el amor de Dios, en cuya comparacion los demas no son amores, ponga fuerça y sufrimiento a quien le tiene, para sufrir trabajos, que compa-

ra dos con los que aora deziamos, no lo son?

Pues en la tercera comparació, no menos se declara esta ver dad:en que el amor prina en su manera de sentidos al enamorado, para no sentir mas de aquello que ama: en lo qual tiene verdad aquello que del alma se dize, que esta mas donde ama, que donde anima. Y esto y lo demas que en el amor se halla, parece mas claray perferamente en el de Dios: lo qual es bué exemplo el de la Madalena, que con el grande amor que al Se nor tenia, desde el punto de su conuersion, ni tuuo ojos, ni me moria, para mirar por el (que diran) que tan tyranizado y me droso tiene el mundo, sino entrarse por puertas agenas del Phariseo, sin compania, sin fausto, los cabellos sueltos, en tiem po de combite, donde, como fucedio, auia de fer murmurada: folo miraua por lo q el amor le dezia, y feguia por do le guiaua, a buscar a su amado: y quando su hermana le hospeda, ni tiene queta co la comida de su huesped, ni con la propia suya, ni con ayudar a la hermana, ni con responderle, siquiera, pudié do ni con el dezir de las gentes: solo la tiene con trasportarse mirando y ovendo al amado de su alma. Muchos exemplos po diamos traer aqui desto, pero solo se me ofrece vno del que lo fue de todos los exemplos, Christo nuestro Redemptor, que lo dio a entender, quando ofreciedole antes de su muerte agl beneficio que la justicia folia hazer a los condenados a muerte, de darles aquella confecion de vino mirrado, para que les priuasse de sentido, y no la sintiessen, no lo quiso beuer, auque gulto su amargura: lo vno, por no dexar de gustar la d la muer Matth, 27. te tambien:y lo otro, por darnos a ententer, que otra contrayerua tenia el fi quisiera para no sentir los tormentos y muer te, que era el amor con que moria, aunque los fentia en el cuer po, y en la parte inferior del alma:pero dio a entender, que si el quisiera no sentir la muerte, no tenia necessidad de aquel re medio, y que el amor de Dios y de los hombres, con que moria, seria bastante en qualquiera que le tuniesse para no sentir la muerte, sin perder por esso el dolor y tormento su fuerça, ni el que padece su merecimiento. Pues si esto es assi, que el amori

amor prina del fentido en la manera dicha, bien se sigue que afloxara en los trabajos el sentimiento dellos, pues ninguno ay que no sea,o perdida de hazienda,o deshonra, o de oficio. o de falud, o peligro de vida, o dolor: lo qual todo no se siente quando ay verdadero amor, que no piensa en otra cosa, fino en no desagradar al amado, y en estarse en su presencia y conuer facion, respecto de la qual en nada estima ni precia quanto ay criado en el cielo ni en la tierra.

### DISCURSO SEXTO, DEL

sexto remedio contra la impaciencia y los trabajos, que es la firme confiança

en Dios.

I.

E lo dicho en los discursos passados, se halla auer otro remedio eficacissimo, que es la confiança en el fauor de Dios, porque aunque esta se adormece, al parecer, con el conocimiento de si mesmo, y con la memo ria de las propias culpas, de que en los pri meros discursos deste sexto libro se ha tra

po elta-

tado:pero la de los beneficios de Dios y de su grandeza, y su amor, la despierta y fortalece tanto, que basta para aliniar el alma de todo el peso de la aduersidad, quanto mas, q essotras primeras dos confideraciones ayudan, o alomenos no estoruan a tenerla: porque el conocimiento de nuestra poquedad, nos acuerda la necessidad que tenemos del poder y bon dad de Dios, en cuya comparación nos conocemos por nada: y la memoria de los pecados no estorua, porque sant Iuan nos tiene auisado en su Canonica, que si nuestro coraçó nos repre hendiere, que mayor es Dios que nuestro coraçon. Que es dezir, que todos nuestros pecados por muchos y muy graues que sean, son nada, coparados con la infinita misericordia de Dios: antes de la indignidad que causan los pecados, crece mas, y se illustra la misericordia y grandeza de Dios, quando se vsa con los indignos. Esta razon haze sant Pablo, encareciendo la misericordia de Dios, diziendo. Este cargo haze Dios a los hombres, encomendando su caridad, q siendo aun nosotros sus ene mizos, padecio muerte por nosotros, que si fueramos amigos,

r. Ioan.3.

Rom. s.

no estaua tan ponderado. La qual razon conocio el Rey Ma- 3. Par. vit. nasses, quando la alego al fin de su oracion, en que pedia a Dios misericordia y perdon de sus pecados: que despues de muchas que ha alegado, dize estas palabras. En mi Señor daras vna gran muestra de tu grande misericordia, porque la auras vsado con vn indigno della, qual yo foy. A lo qual aludio fant Basilio rogando a Dios por vna muger, diziendo: Señor los pecados desta muger muchos son, pero al fin pueden contarse: tus misericordias no pueden contarse ni medirse. Y lo mesmo quiso dezir Pico Mirandula, quando califico por hecho digno de la grandeza y clemencia de Dios, el perdonar y hazer mercedes a los que no lo merecen, diziendo.

Basilius.

#### Maior in erratis, bonitatis gloria nostris, Et dare non dignis, res magis digna Deo est.

Mayor gloria resplandece en la bondad de Dios confiderados nuestros pecados: y el dar a los indignos, es condició mas

digna de Dios.

Viniendo pues a nuestro proposito, ninguna cosa ay en las diuinas letras de que Dios se muestre mas seruido, que de la confiança que el hombre haze de su bondad y misericordia en sus necessidades. Y por el contrario, de ninguna cosa se muestra mas ofendido, que de vernos vacilar en esta confiança, o acudir a otras puertas por nuestro remedio. De aqui nace el fer en ellas tantas vezes repetida esta materia, que a penas ay renglon que en ella no toque. No se muestra Dios contento folo en que confiemos del, quando no ay otro remedio criado: fino quiere que en todo sucesso, ora aya medios en la tierra, para remediarnos, ora no los aya, fiempre acudamos a el, como a Señor y proueedor de todo, porque se muestra corrido quando acudimos a las criaturas, aunque el las aya criado, y para seruicio y remedio del hombre. A este proposito considera sant Iuan Chrysostomo, y muy bien, que quando Dios 12.in. Gecrio el mundo, antes que criasse el sol, y por el consiguiente, Genesi.r. antes que criasse los hombres que sembrassen, auia criado la Germiner tierra, sembrada y nacida de toda yerua, y có trigo verde: assi terra herlo dize el primer capitulo del Genesi, y despues lo torna a ad- bam viren uertir en el segundo, quando dize. Estas son las generaciones

Chryf.ho.

del cie-

del cielo y de la tierra, quando fueron criadas, en el dia que

Genefi.2. Hæ funt ge nerationes Cœli&ter ræ,&c

hizo Dios el cielo y la tierra, y todas las plantas y matas del campo, antes que nacieffen de la tierra, y toda yerua de la region, antes que ella de suyo naciesse de la tierra, porque au no

1. Reg. 12.

auia Dios llouido sobre la tierra, y no auia aun hombres que la labrassen. Y dize sant Chrysostomo, que lo hizo Dios para que entendiesse el hombre, que no tiene Dios necessidad, para sustentarle, de hombres que siembren, ni de agua, ni de influen cias del cielo, fino que folo el, fin ayuda de sus criaturas, puede remediar y proueer sus necessidades. Por esto se enojò qua do el pueblo pidio Rey, que dixo a Samuel, No te tunieró a ti en poco, sino a mi: como quien dize, Al Rey que les diere acudiran con sus necessidades. Y estos son los zelos que suele tener de su hoara, quando le quitan esta que el pone en remediar las de los hombres. Heme visto en gran trabajo, para reduzir tan larga materia como la Escriptura y los santos nos ofrece, a tan breue discurso como aqui le acabe, midiendole có los demas, como otros le fuelen dar para bufcar con que henchirle. Y por esta razon tome por consejo tratar sola vna de muchas razones que tenemos, de confiar en Dios, dexadas para otro tiempo las demas, aunque no son las peores: y esta sera la que se funda en los beneficios recebidos de su mano, antes de agora, por trauar este discurso có el quarto passado deste libro, que dellos trata, donde remitimos su persecució hasta este que agora tenemos entre manos, dexando a parte las q se fundan en su riqueza, grandeza, nobleza, y en sus promefas, en su bondad y misericordia, y otras razones, porque pueda este discurso ser llamado del que agora diximos, y el vno al otro se ayuden en sus consideraciones.

3.

Jac. Z.

goniv wired

Vna de las razones porque repite Dios los beneficios que nos ha hecho, y quiere y manda que los tengamos en la memo ria, y que los contemos a los que de nueno vienen al mundo, es no para caherirlos, que como dize el Apostol Santiago, Dios da liberalissima y abundantemente, y no çayere, que esto guar dalo para el dia que tome la quenta dellos, como quando la toma a Dauid, le trae a la memoria lo que ha hecho por el: y anade. Y si estas te parecen pocas cosas, yo te anadire otras muy mayores. Assi hara con todos en el dia de la vltima quen ta, para confundir nuestra ingratitud: Ni repara tampoco ea solo el agradecimiento dellos, aunque esta es vna de las principales cipales razones porque pide la memoria, porque de ay nace el amor, que es el que principalmente pretende : pero fuera destos fines es vno, y no el menos principal, despertar en nosotros vna gran confiança, para esperar de su dinina mano el remedio de nuestras necessidades:porque quien muchas vezes las ha remediado, siendo siempre el mesmo, y qual siempre, sin mudança, gran prenda es que remediara las presentes, porque su diuina mano no solo no se cansa haziendo bien, como las de los hombres, que son cortas y pobres, antes va creciendo siempre en grandeza y numero de benesicios, porque esta es gloria suya, y tanto mayor quanto mas ha dado, y menos meritos ay en quien lo recibe. De aqui es quan engañados andauan aquellos que en el desierto desconsiauan, y quanto le enojaron, quado dezian: Veamos, que porque hiriendo en la pie- Pfal.78. dra salieron aguas de que se hizieron arroyos dellas, por esso aueys de creer que podra darnos de comer, y ponernos la mesa en el desierto ? de donde se sigue (dizen estos) que porq por su mandado dio agua la piedra, herida con vna vara, aunque fue tanta la abundancia, que corrieron arroyos della, que podra tambien poner la mesa a tanto pueblo, en mitad de vn desierto? Pues esto quiere Dios que pienses al reues: que quando te vuiere hecho muchas mercedes y beneficios, entiendas que esta tan llena su despensa, y sus entranas vá liberales, que mucho mas infinitamente es lo que le queda por dar, y la voluntad para darlo, que quanto ha hecho por ti, aunque sea como es tanto, que es impossible contarlo. Como la muger parida llena de leche, que tan lexos esta de enfadarse con el niño quã do la pide el pecho, que antes busca los de las vezinas para darsele. Pues mas llenos tiene Dios los pechos de su riquezay misericordia, porque es infinito y sumo bien, y tiene infinita inclinacion de comunicarse.

Esto es lo que en aquel gran Psalmo pretede, que comieça: Attendite popule, que por esso es tan grande, porque ha de contar lo que Dios hizo por su pueblo, aunque por su multitud no pudo caber, para persuadirle por esta via, que confiasse en el : Y este intento dize suego a la entrada del Psalmo: Psal. 77. Quantas cosas oymos a nuestros Padres, y quan mandado q a Quata mã los q nacieren se vayan contando, y que se vaya notificando diuit pade generacion, en generacion, y que los hijos que nacieren lo tribus nooygan a sus Padres, y que quando ellos lo soan, lo cuenten a

fiant ficut patres eorum. Generatio quæ no dixerit cor fuum. Hai. I. Cognouit bos possesforem fuu, & afinus præfepe do mini fui.

Filii qui sus hijos: yesto a fin de q ponga en Dios sus esperaças, y en sus nascentur. manos susnecessidades, curado solo de guardar su ley:y no sea ve ponant como suspadres, mala casta y enojosa, generació q no pudo ensu Des ipe fuam. Ne ristrar su coraçó a cofiar en Dios, ni su espiritu quiso fiarse del. Y luego comieça a cotar lo q Dios hizo por ellos, porq de av se esforçassen a confiar para lo venidero. Este tambien me parece q es vno de dos principales sentidos de aquellas palabras de Esayas. Conocio el buey a su posseedor, y el jumento al pefebre de su dueño, &c. Quexase Dios de auer criado vnos hijos, y sustentadolos, y honradolos (que eran los de aquel pueblo) que sobre auerlos puesto en cancos (como dize) le boluie ron las espaldas, y sobre esto dize estas palabras, que son mas fimples y torpes que las bestias : porq co ser entre todas ellas la mas torpe el buey, y el asno el mas inhabil, que suele dar nó bre a los que lo son: con todo esso tiene habilidad para conocer la casa y el pesebre de su señor: que es dezir, que quado tienen habre o necessidad, suelé acudir a la casa y pesebre do sue len remediarfela, que es la de su amo: lo qual es vna cosa delas mas notables de la naturaleza. Ver en vna aldea de Castilla, donde se juntan diuersos generos de bestias en el campo cada mañana, con su guarda salariada del concejo, donde se sustentan todo el dia con la yerua del capo, y a la noche quado buel uen al lugar, van derechos cada vno a casa de su dueño sin errar, con vn instincto natural, que les dize, que quien hasta aqui les ha mantenido, no les negara su mantenimieto: pero que su pueblo dize Dios que no le conoce: ni se ha visto tal torpeza, que viendose con mil necessidades, no saben boluer al Señor, ni a la casa donde han tenido remedio de las passadas. De otra manera lo hazen los buenos, en cuya persona habla Dauid en vn Psalmo diziendo, Nuestro Dios es nuestro refugio y forta leza, nuestro fauor y ayuda en las tribulaciones, q mucho nos han apretado, por esso no temeremos, aunque se alborote la tierra, y aunque se arranquen los montes, y se hundan al coracon del mar. De aqui es, que vno dellos, que es el mesmo Dauid, enten-

Pfalm. 45. De' noster refugiu, & virtus.

> diendo esta condicion de Dios, en viendose en alguna necessidad acudia a acordarse, y acordarse sus misericordias antiguas,y con esto se consolaua en ella, sabiendo que estana deba xo del amparo del que tenia costúbre de remediarselas todas,

y pre-

y preciar se dello. Y assi, viendose vn dia en vna tribulació grã de, acudio a el có esta razó: lo qual nos queta en vn Psalmo, di Voce mea ziendo. Yo llame con mi boz al Señor, y entendiome luego: fuy me a buscar a Dios en la hora de mi tribulacion, y busquele ta de coraçon, q no folo con el ,pero para que se entieda có quan to afecto y confiança, le busque con las manos leuantandolas quato podia tederlas azia el cielo, como senalado donde estaua mi remedio, y pidiendo limofna con ellas, y dando a entender que si me fuera possible, subiera todo mi cuerpo y alma a pedirla. Y esto era de dia y de noche, delante del acatamiento de Dios, y no quede burlado. No hallaua mi alma cosa en la Renuir co tierra con que consolarse, aunque como Rey podia tener lo q solari aniqueria o desseara: pero no hallaua en lo criado remedio para mi melancolia, cacas, musicas, jardines, representaciones, no eran de prouecho para quitarmela. En este aprieto me acorde Memor fui de Dios, y dio bozes mi alma, y hallò en que entretenerse : y Dei. fue tanta la dulçura, que con ella desfallecio mi espiritu:el tra Anticipabajo en que estana era tanto, que no podia de dia ni de noche uerune vipegar mis ojos:el coraçó tenia turbado, y de pura pena no po giliæ. dia sacar la habla. Luego dize lo que de Dios pensaua, diziendo. Este es el consuelo que tome en aquel trabajo. Lo primero, dies antipensar en los años eternos, que han de ser sin fin y sin mudan- quos, & an ça, que hemos de passar con Dios, con que se haze no nada, y nos ætervn soplo, el tiempo que padecemos, y los trabajos del, puestos nos. a par de los que entonces se padeceran, mucho menos. Lo segundo, comence a pensar en los años antiguos en que Dios trataua con mis padres y antepassados, reboluia aquellos tiepos,ocupando y fatigando mi espiritu en aquellas historias,y dezia viendo las innumerables mercedes que auian recebido de su mano: Por ventura ha de estar Dios ta mudado que auié do hecho tanto bien a mis padres, me ha de arrojar a mi de si? in æternű y no creere yo antes, que para conmigo fera mas beneuolo y proficies misericordioso por vetura, al fin de los años ha de cortar el hilo de sus misericordias, que halleuado sin quiebra desde el principio del mundo, por todas las generaciones y siglos? o pius Deuse por ventura, estando tan exercitado en misericordias, se le ha de oluidar el hazerlas? o sera tanta la ira que agora tiene, que ponga puertas a su misericordia, y detenga el acostumbra do raudal de sus corrientes? Y estando con este pensamiento, dixe. Yaya, agora comienço a entender que esta mudança nune.capi. es de

Nunquid uifcetur im

Memor fui operű Domini.

Exod.14.

es de la mano de Dios, para que yo entienda su poder, y apreda a confiar en el, viendo mi flaqueza en este trabajo. Pues o remedio? solo me queda el acordarme de las obras maravillosas de Dios, que hizo con nuestros padres, y ocupar Señor mi pensamiento en tus obras, y exercitarme en pensar tus divinos consejos, cerca del gouierno de los tuyos. Y lucgo en lo restante del Psalmo comiença muy de espacio a contar, con quanto poder y quanto espanto de los Egypcios, saco al pueblo de aquel aprieto en g se vieron en medio de las ondas suriosas del mar Bermejo de vna parte, y de los enemigos que venian en su seguimiento, de la otra:lo qual hizo abriendo el mar, haziendo camino para que passasse el pueblo, y cerrando le para que ahogasse a sus enemigos, con tanto espanto quato causaua el abismo de las aguas, los truenos y espesura de ravos, y resplandor de fuego y de relampagos, y temblores de tierra, para que el pueblo conociesse quan espantables soldados trae Dios, quando quiere librar a sus amigos de las apreturas y afficiones en que sus enemigos los tienen puestos.

6.

Iofue.4.

Pfal.145. Deus canticũ nouữ cantabo ti bi.

Pues por esta razon vso Dauid para su consuelo deste pensamiento, el qual tiene mas fuerça para darla al atribulado, quando los beneficios de que se refresca la memoria, fuero he chos al mesmo afligido, que quienquiera que sea los ha recebido sin cuento: aunque los que Dauid traya a la memoria, eran tabien en alguna manera proprios, pues fueron hechos a sus Padres, cuyo bien resulta en el de los hijos, y se tienen en cierta manera por proprios, y assi se entiende aquel passo de Iosue, quando acabado de passar el pueblo por el Iordan, les dixo, que se acordassen de aquel dia, y de contarle de Padres en hijos, diziendoles: Esta merced os hizo Dios otra vez, qua do passastes el mar Bermejo y el rio, donde esta claro, q aquellos a quien se auia de contar tatos años despues, no passaron personalmente el mar ni el rio, sino sus passados muchos años antes que se lo contassen: pero en alguna manera passaró ellos en virtud de sus Padres, y suera desto, el bien de los Padres resultò en los hijos:pero con todo esso mas despiertan la confiança los recebidos en propia persona, como quando el mes mo Dauid dezia a Dios en otra tribulación, Señor yoos tengo de componer vn Psalmo nueno, y cantaros le en vn salterio de diez ordenes, porque soys tan poderoso y tan bueno, que days salud, y librays a los Reyes, que librastes a Dauid,

a Dauid vueftro sieruo, del alfange maligno (entiende por el de Golias) pues agora Señor me librad, pues foys el mesino Se nor, v yo soy el mesmo sieruo vuestro, puesto en otra semejate necessidad. Y a este tono hizo Iacob su oracion, para ser librado de su hermano Esau. Por el contrario reprehende Dios al Rey Assa, porque aniendo experimentado los beneficios de Dios, y su fauor, contra gran multitud de enemigos, quando estuno cercado del Rey de Israel en otra ocasion como esta, se fue oluidado desta merced, a buscar el socorro de los hobres. La reprehension desta culpa die el Propheta Hanani por estas palabras: Porque confiaste en el Rey de Syria, y no en el Señor P Dios tuyo, por esso yra saluo, libre, y sin dano el exercito del Rey de Syria de tus manos: no te parece que los Ethiopes y los de Lybia eran mas gente de a pie y de acauallo, y mas carros que los de agora: y con todo esso, quando te siaste de Dios, te los dio en las manos? Sabete que los ojos del Señor miran toda la tierra, fin que vn rinconcito se le esconda, y dan fortaleza a los que en ella se consian del, con perseto coraçon. Neciamente lo hiziste, y en castigo de tu necedad aparejate desde oy a perpetuas y continuas guerras, aunque esto no le aprouechò, sino para su mal, porque madò meter en vna mazmorra al Profeta, y matar a muchos del pueblo.

La mesma reprehension dio a sus dicipulos el Redemptor, quando los vio congoxados por no tener pan para auer de ca minar. Que estays pensando, y que congoxa es esta gente de Matth. 16. poco animo y confiança, porque no teneys pan? no se os acuer da de los cinco panes, y de cinco mil hombres que con ellos se hartaron, y quantas canastas cogistes de lo que sobro? y de los siete panes, quantas espuertas sobraron? La mesma quexa tiene de todos los que estando tan hechos a recebir de su mano tantas mercedes, no se acuerdan dellas, o si se acuerdan, no les sirue esta memoria para consiar: lo qual despues de obli gar a su diuina Magestad, a que nos sibre del mal que padece mos, o de la impaciencia del, es de suyo gran consuelo en mitad del trabajo hazer esta quenta. Quanto ha que yo naci? quã to deuo a este Señor desde antes que naciesse? quantos beneficios he recebido de su mano? de donde tengo el ser, la vida y el alma? de donde el vestido y el sustento? de quantas afrentas y trabajos me ha facado, mayores que el que agora tengo?

quien me libro de tal y de tal? quien me socorrio en la neces-

Ioan. 6.

fidad

gar? de la enfermedad en que me vi oleado? del naufragio de

tal nauegacion? del peligro de ladrones de tal camino? de tal cayda del cauallo? de tal año de pestilencias y muertes? Y por elte estilo nombrarle, en su presencia algunos en particular. (que ninguno aura tan moço, ni tan libre de trabajos en la vida passada, que no pueda nombrar muchos y muy granes) Pues quien tanto bien me ha hecho toda mi vida, quien desde antes que yo nacieffe tenia las manos llenas, esperandome a los pies de mi madre, porque no me librarà en este tranced quien antes que yo naciesse me ania hecho bien, quien antes q me bautizasse, siendo su enemigo, me sacò a luz del vietre de mi madre, y me sultento y me dio vida en tan peligroso tiempo quien despues estandole ofendiendo me sustentana y alum braua, y me sufrio, y me esperò, porque siendo yo su amigo, su hijo y su encomendado, no me remediarà? Que digo? quien de su proprio hijo no sue escaso, antes le entrego por todos nofotros, y por cada vno, y no menos que a la muerte, y a sus ene migos, como me negarà el remedio deste trabajo? Esta consideracion es de gran consuelo para qualquier aprieto por gran de que sea.

## DISCURSO SEPTIMO, DEL

septimo remedio contra la impaciencia y los trabajos, que es la deuota y atenta oracion.

I.

Rom. 8.

Chryfost. De orando Deum, ca. 2. in nulla harum pofuit fiducia fed oratio ne commu niit crbe



Odos estos remedios, como al principio diximos, vna de las cotas que tienen buenas, es estar tan tranados, y emparentados, que a penas se ofrecera en vna ocasion trabajosa vno dellos sin otro, y esto tiene con el re medio passado, la oracion, que como dize S. Iuan Chrysostomo, es instrumento de la co

fiança, porque dize, que aniendo fant Pablo padecido carceles, acotes, &c. hecho milagros, que espantanan el mundo, en ninguna cosa destas puso su conhança, sino mediante la oració comuirtio el mundo, assi que sin ella la confiança puede poco,

y con

y con ella lo puede todo : porque como: Theodoreto dize, los medicos tienen para varias enfermedades varias medicinas, pero la oracion, lo es para todas las del cuerpo y tas del alma, porque atrae Dios todo poderoso, en quien esta el remedio y la medicina de todos los males, y fin el no la ay para ninguno dellos en rodo lo criado. Porque assi como todos los trabajos, o embiados o permitidos vienen de su mano, assi no podemos ser librados dellos, sino por ella, como dize Iob . Si el destruyere, no ay quien edifique, y si el acorralare, no ay quien pueda librar. Dizese Dios encerrar a vn hombre quando le tiene cercado de trabajos, como en vna carcel dellos, y dize se assi, porque no puede salir dellos, sin voluntad de quien le encerro. Y quando el Píalmo dize, Pufieronme en la carcel inferior, y en la obscuridad y sombra de muerte. Dize el Hebreo pussiteme: assi que Dios es el que encierra en los trabajos, y por la mesma razon, no ay otro remedio, sino acudir en todos a el. De donde parece el engaño de los que oluidados de Dios en sus aduersidades acuden al remedio de las criaturas. aunque en algunas pequeñas (dado que tambien assi ha de venir de su mano el remedio) pero ligeramente se alcaça por las causas segundas, reservando para li las mas graves, como suelen hazer los maettros mayores en todas las artes, que referuan para fi lo mas dificultofo dellas, y a ellos fe les paga como a la fuente, de donde primero salieron. Assi se atribuye a Dios todo remedio, aunque parezca que sale de las criaturas, co- Sap. 16. mo la Sabiduria dize, que ni la verua, ni el emplastro, fanauan las enfermedades del pueblo, sino la palabra de Dios, y su voluntad y poder. De donde se sigue, que a el hemos de acudir, en toda necessidad. Lo qual fuera de la razon dicha nos enseña la natural, que pues por su mano suymos criados, por la mesma hemos de ser remediados. Y esto quisieron dezir los dicipulos, Maestro no te toca a ti, que perecemos a mas an- Mare. 4. dar?como quié dize. Tu Señor no nos crialte, y eres nueltro pa dre y Saluador?no tienes por vetura cotados los cabellos de Isai. 64. nueltra cabeça? Elta mesina razó dize Esayas: Señor paradmie tes y mirad q todos nosotros somos obra de vuestras manos. Pues dizen los dicipulos, Senor no es negocio tuyo faluarnos, Ifai. 63. saluarnos la nuestra. Y Esayas en otra parte, Miradnos Senor del cielo, donde es vueltra morada, porque vos foys nueltro passed padre

historia re ligiofa.

Iob. Is.

Pfal. 78.

Theodor 2.0191

padre, todos los demas no nos conocen, y vos foys nuestro pa dre y Redemptor, que es lo mesmo que los dicipulos dizen.

Pfal. 90.

Iob. 15.

Pfal. 49.

3.

Pfal. 2. 39.44. Ecclef. 2. Iob. 3r.

Greg. ho. 25. in Ioan nem, deficunt. Pfal.17: Laudansin minum. Pf.1 9. Defideria pauperum exaudiuit dominus præparatione, &c.

Segun esto el mejor y mas cierto camino, y mas barato es para alcançar remedio, o consuelo en el trabajo, la oracion, pues no es necessario andar muchos caminos, ni vencer muchas dificultades para hallar a Dios: pues dize que està con el atribulado en la tribulació, antes que le pida que le libre della. Pues no ay que reparar en la dureza del que ha de dar, que esta tan lexos de averla en Dios, que antes nos esta vidiendo, y persuadiendo, y rogando, que pidamos. Pedid (dize) y recebireys. Si algo pidieredes a mi padre, estad seguros que os lo dara. Llamame en el dia de la tribulación, yo te librare, y tu me honraras, que son los dos frutos que Dios pretende de los beneficios que nos haze, partiendo, la gloria para fi, y el pro-

uecho para nofotros. - Pues no ayas miedo, que de esperar ni de verguença te sal-

gan colores al rostro, porque como dize la sagrada Escriptura. Quien confiò y esperò en el Señor, y quedò confuso, o auer gonçado? Y si Iob se daua priessa a dar la limosna por escular la confusion al pobre, y a la biuda, quanto mejor haze Dios esso, que es mas poderoso, y piadoso que Iob, pues que antes que le pidan, tiene hecha la merced ? tan cierto tiene el lance la oracion, y harto mas que el pescador de caña, aunque sea tan diestro como aquel de quien se cuenta, que tenia vendido el pez, o la trucha, antes que fuesse al rio. Y si alguna vez se detiene Dios, es porque el bien dilatado sea mas bien recebido y mayor, como fant Gregorio dize, pero lo ordinario es deria dila- darla antes que se pida, porque el mesmo da aun el pedirle. tionecres- Assi que aca es tan cierto el lance, que antes de pedirle puedes dar las gracias como hazia Dauid. Yo tengo de llamar al Senor en vna necessidad que tengo, pero en verdad que tenuocabo do go de començar por las gracias de fer librado. Este termino enseñaua sant Pablo, diziendo. Con el hazimiento de gra-Philip. 4. cias delante, presentad a Dios vuestras peticiones. Y aun agora se vsa entre señores quando se pido alguna cosa, que en la mesina carta que se pide, le besan las manos por aquella merced, como y a recebida: pero esso dizenlo por obligarle, a que no deshontre las gracias q por ella le dan, auiedo las recebido en vano; pero a Dios puedes le dar las gracias, co mo por cosa hecha, porque antes que la pidas esta cócedida la merced

merced : No espera Dios mas a vezes, que tu deseo y pensamiento de pedirle. Dauid dize, que oye Dios el desseo del po-

bre, y la preparacion de su coraçon para pedirle.

Donde se ha de notar de camino, pues persuadimos la virtud de la oracion, que toda petició que a Dios hazemos, ha de tener su preparacion, como la mesa su aparador, lo qual es consejo de Salomon. Antes de la oracion (dize) ten preparada tu anima, y no quieras ser como el que tienta a Dios. Bueno seria que en vn banquete de vn Principe lleuassen a fregar los para aniplatos a los manteles de la mesa principal de los combidados, o a la mesa del mesmo Principe, auque comiesse solo, o el aue por cortar o limpiar, y el cardo por aparar y quitar las espinas,o el barreñon de la cozina, lieno de graffa y ceniza. Quitad alla feñor, que traeys aqui? que me tentays de paciencia: O que fuesse vn musico a taner a la sala del Rey, y estuniesse media hora templando el instrumento, cosa tan enfadosa y cansada. Assi es el que va a pedir a Dios, cuya peticion le es vna muy suane musica si va sin preparacion del alma. Quando vas a pedir al Rey, primero pienfas en la mesura con que has de hablar, la copostura, las palabras, y el traje, assi has de hazer para tratar con Dios. Pero si lleuas hasta el altar sa vaninidad, e lmal pensamiento, el juyzio temerario, la liuiandad, la murmuracion, y el desseo sensual, esso es yr sin aparador, q fuele ser causa, no solo de boluer vazias las manos de so que desseas, mas de dexar a Dios enfadado, porque como el Sabio dezia, es como yr a tentar a Dios. Pues dize agora Dauid, que no solo oye Dios la oracion del pobre, sino el desseo, y no solo este, fino quando esta haziendo la preparacion para pedirle, quando humilla su coraçon, y se tiene por indigno de aquella Sapien. 6. merced, como Dios sabe su desseo y a lo que va, desde entoces Praecupar le tiene oydo. Y esto mesmo dize la Sabiduria de Dios, q sale cos qui se al camino a los q le dessean, y les quita la palabra de la boca, a concupislos que con desseo quieren pedirle.

Pues que colores le han de salir al pobre al rostros donde se despacha su demanda con tanta voluntad y brenedad, si el que ruega que le pidan, y pide que le rueguen, y con solo el téplar Deut. 4. y aparejar el coraçon se da por hablado, y la demada por he- No est alian cha? De aqui entiendo yo aquel lugar del Deuteronomio, que tam grandize: No ay nacion ta venturosa, ni fauorecida que sus dioses que habeau tenga tan cerca, y tan a mano, como Dios esta presto, para to-Deos, &c...

M. 5

4.

Ecclef. 18. Anteoratione præmã tuame

das nuestras peticiones, oraciones, y lagrimas, porque no solo esta mas presente nuestro Dios, que los dioses falsos, pues lo esta por esfencia, presencia, y potencia, por las quales esta mas cerca de nosotros, que nosotros mesmos, y quanto a la prefencia, lo estamos nosotros en el:sino tambien quanto al oyrnos, porque con solo el desseo, y sola la voluntad de pedir, nos tiene ya oydos, lo qual los dioses falsos no pueden tener, pues no veen como Dios los desseos de los afligidos. Pero Dios sabe los pensamientos, es llamado de los desseos, y esta mirando los propositos de pedirle, y la preparacion del coraçon para pedir, puedelo todo para dar remedio, gusta de remediar antes que le pidan: por gran amigo tendriamos de musica al que gustasse, aun de solo de oyr téplar la viguela, assi es Dios muy amigo de la oració del necessitado, y de acudir a todo lo que por ella se pide, pues dize Dauid, que con solo oyr templar el

coraçon lo tiene concedido.

Cant. 6. Quæ habi tas in hortis,&c.

6.

Esta inclinacion que Dios muestra a que le pidamos, està tan repetida en las dininas letras, y tan clara, que apenas podemos falir de tratar della, y por ser para el de tanto regalo, la pone en el libro de los regalos, que con el alma tiene, q es en los Cantares, donde dize el Esposo, que es Christo, a la essofa, que es el alma su querida: Tu que moras en los huertos fabe, que los amigos te estan escuchando, haz que yo oyga tu boz. Donde se entiende la Iglesia Militante por los huertos, de donde se cogen tantas y tan suaues flores de dorrina y exé plos de los Santos, tantas virtudes tantas Religiones. Y dize el esposo, que desde estos huertos gusta de oyr la boz de su esposa, en que le alabe y le pida remedio de sus necessidades, y para que mas se acodicie a hazerlo, anade que los amigos, que fon los Angeles, la estan escuchando, porque conformandose con la volutad, y desseo del esposo, tienen sus bozes y oraciones per suauissimas, y las presentan delante de su acaramiento, que son aquellas taças de oro (que el Apocalypsis dize) llenas de varios olores, que eran las oraciones de los instos, q es vna galana comparació digna del Espiritu Santo su Autor, porque vna de las cosas que menos puede sufrirse en el mundo,es vn mal olor, y quando se ofrece a las narizes, con muchos ademanes se procura despedir, y por el corrario ninguna cosa se recibe có mas demostracion de contento, que vn buen

olor, y assi se pone entre los atauios de la esposa, enel Psalme,

diziendo,

Apoc. 5.

Sapient #1 Presonent

कीर विश्वक अवक

Pfal. 44. Miriha & Cant. 4. missiones tur pa radifus.

diziendo q de sus vestidos salen mil generos de olores, y Salomon dize de la mesina, que el olor que sale della es Pararayso. El mudo tiene por mal olor alq pide importunamente, diziedo, el lenguaje cortesano, que le huele mal la boca, y a otro q hiede a pobre. Pues de aqui entenderas Christiano, que lexos esta tu Dios, de enfadarse de que le pidas, que a tus demandas llama ricos y fuauissimos olores. Aquellos veynte y quatro viejos tenian las taças de oro llenas de olores, y dize alli, que son las oraciones de los santos, tenian tambien sus viguelas, y cantauan cantares nueuos, porque son para Dios tabien suauissima musica las oraciones, y periciones de sus sieruos, pues quien por aqui se recelara de pedir a Dios: pues no ay ambares, ni almizcles, ni pastillas, ni cacoletas, ni flores, ni aguas distiladas, que assi agraden al mas delgado olfacto, quanto nuestras oraciones a Dios.

Y para hazer mas suaue la oracion, en nuestra necessidad qualquiera q sea, nos enseña el Señor, a llamarle Padre en la mesma oracion del Padre nuestro, y no solo en ella, sino por la obra. De aqui es, q estando en el huerto, como el Euangelista dize, peleado en agonia, có todos los trabajos, afrentas, y tormentos, q otro dia auia de padecer, representados al viuo, sudado gotas de sangre, no busca otro consuelo, sino a su padre, con el la consuela, có el descansa, có el se regala, a el solo dize los desseos de su alma, có el se requiebra có palabras tiernas, que declaren mas su ternura. Abba pater: Padre, padre, padre mio, padre eterno si puede ser, passe de mi este Caliz. Y es tan grade la fuerça de la oracion, con ternura, q con estar ya en el cielo dada la fentencia irrenocable con determinacion de no responder a los suspiros tá entrañables dela Cruz, y aqui desamparada la santa humanidad, y dexada en su flaqueza natural de su fiel copanera la divinidad, pero toda via acude el Padre con vn Angel a cófolarle y esforçarle, y aunque dizen comunmente, q fola la tercera vez que oro vino el Angel, los q quieren encomendar en la oracion la perseueracia: pero otros dizen que todas tres vezes vino el Angel, para que se entieda, Ians. conque quando no conviniere alcançar por entonces, lo que en la coricity. oracion se pide, por lo menos no faltara consuelo del cielo. El qual aun fin el Angel tenia muy grande el Redemptor, con solo acordarse de su Padre, y llamarle en aquel trance, del qual remedio vío en medio de la tempestad de sus tormentos,

Apoc. s.

PULL TE

Matth. 6:

Luc. 22.

quando

own mis

Luc. 23.

quando estaua barrenado por mil partes el cuerpo cubierto de sangre, cosido de pies y manos con la Cruz, desamparado del cielo y tierra, no quita aquella dulce palabra de su boca, hasta que espiro, Padre, padre, perdonalos que no saben lo si hazen: Padre, porque me has desamparado, Padre en tus manos encomiendo mi espiritu. Pues que afficion puedes tu tener, que se pueda comparar sin verguença con las del Redemptor? pues en estas tuyas pequeñas toma esta palabra en la boca, y vete con ella a tupadre con la ternura de palabras, que el mesmo te enseño, que el se aplacara y se mouera a compassion de tu trabajo, y embiarle ha el remedio de su podero-sa mano.

8.

Pfal. 76. Voce mea.

Pfal.184. Voce mea ad Dominű deprecatus fum.

SC. 28.

Exod. 14. Quid clamas ad me Effundo in conspectu eius, &c.

In via hac qua ambulabam. Confidera bam,&c.

Deste remedio tenemos muchos exemplos en las diuinas letras, pongamos alguno. Lo primero el Real Propheta Dauid:dize en muchos lugares de sus Psalmos, que vsaua del en todas sus tribulaciones, especialmente en el que en el discurso passado declaramos, donde dize el feruor de la oracion, con q acudia en su tribulacion a Dios, con sus manos y coraçon, y en otro Pfalmo: dize, que tenia esto por collumbre enseñandonos a tenerla en otro, que comiença Voce mea. El fegundo, el qual hizo estando escondido en vna cuena, huydo Saul, desamparado de sus amigos, y allegados, y dize : A gritos y a bozes llamana yo a Dios, porque me entendiesse, y el me oyo. Estas bozes se dauan con el coraçon, y el desseo que en aquella cueuz angosta tenia, que lo demas, no osaria dar bozes, por no descubrirse. Y para Dios, de mas fuerça son las del coraçon del q padece, quando van a el encaminadas. Assi dezia a Moyses en vna tribulacion: Para que me das gritos? y no se lee, que hablasse palabra, porque en encaminar a Dios las del coraçon consiste lo principal de la oracion. Assi lo hazia Danid, en este aprieto. Y dize derramo mi coraçon en su presencia, como quien derremara a sus pies vn gra vaso de agua, assi derramo yo esta oracion, y desseo de mi coraçon, y deziale letra por letra, mi tribulació y trabajo bien pronunciado. Y esto a tiépo que de pura pena, y affició desmayana mi espiritu: Vos sabeys Señor todos mis caminos y calamidades, Señor, aun aqui en esta cuena escondido temo de los lazos y enredos de mis enemigos encubiertos. Veome Señor tan folo que he buscado, si tenia alguno de mis amigos a mi lado, y no he hallado aun quien me conozca. Pues pensar de huyr, no es possible, ni ay quien

quien mire por mi vida, ni quien téga duelo de ella, y por esso no me queda otro remedio, fino llamaros Senor, de lo intimo Perit fude mi alma trayendo a la memoria que no tego otra heredad, ni otro sustento en la tierra de los que viuen. Estad Señor até- quirat ani to a mi oracion, y copadeceos de mis gemidos, que estoy afii- ma meam. gidissimo, libradme de mis enemigos, que han cobrado mas Clamaui fuerças que yo, contra mi, y facad mi vida trifte desta cueua y carcel, para que pueda alabaros con libertad : y acordaos, q Educ de quando no hagays esto por mi, lo aucys de hazer por los bue- cuitodia. nos que estan a la mira, esperado que me hagays esta merced.

El segundo exemplo sea el del Propheta Ionas, que por la Ionz. 2. desobediencia que auia tenido con Dios, cerca del yr a predicar a Niniue su destruycion: despues de tan gran tempestad, o por ella passaron los del nauio en que yua, sue tragado de vna valiente Vallena, y trassegado por la mar, y desde aquella angostura y obscuridad, estando en grande aflicion, y angustia dentro del vientre de vn pez, se valio del remedio, que en ninguna parte falta, que es la oracion, pues para ella no se requiere, sino el fauor de Dios, y nuestro coraçon, que no puede faltar mientras viuimos, y fe sienten las angustias del trabajo, y Dios en todas partes se halla presente. Y porque la oracion es breue, y fe hizo para remedio de los trabajos, y cófuelo dellos, la pondre aqui, y en Romace, porque todos puedan aprender della, en los suyos: Y yra declarada, porque aun en Romance queda escura, y seruira de acordar como en va epilogo, todo lo que en este discurso queda dicho. La oracion comiença assi.

(De mi tribulacion llame al Señor) entiende de quando fue echado de los marineros en el agua, que desde entonces se començo a encomendar a su Dios, y tuno de que tener esperança de salud. (Y del vientre del infierno le di bozes.) Llama infierno al vientre del pez, por su escuridad y profundidad, y dize que dio bozes por la ansia que tenia de su pena, que como atras queda dicho, ofrecida con la oracion, fon bozes para Dios, como las de Moyses, y las de Danid, desde la cueua. (Arrojasteme Señor, ai fondo y al coraçon del mar,) que es la hondura: Porque en la mayor della andan por su grandeza las Vallenas, y llamase coraçon de la mar, como en el Psalmo, Psal. 45. quando dize los buenos, Dios es nuestro refugio, y fortaleza, questro fauor en las tribulaciones, que nos han hallado gran-

g2,&c. Nõ est qui re-

Exod. T4.

demente,

Matth.11.

iminaca Es

Pfal 30.

demente, y por esso no temeremos, aunque se turbe la tierra. y se trassadé los montes mas altos al coraçon del mar, que es la hondura del: v Christo llama coraçó de la tierra, a la sepultura, quando habla de su resurreccion. (Rodearôme los rios,) que son las ondas, que al mouerse de aquella bestia, se leuantauan. (Todos tus montes de agua, y todas tus olas, passaron fobre mi.) Tuyos eran, pues tu los embias: (Y como me vi en tanto aprieto y miseria, luego me parecio que estaua despedido, y desechado de tus divinos ojos) que es quado no quiere Dios tratar con vn hobre, como dize Dauid: Yo dixe en el extasi de mi alma, arrojado y desechado estoy de la cara de tus ojos. (Cubierto de agua me vi hasta el punto de la muerte, y aquel inmenso pielago tenia cubierta mi cabeça, ) dize este trabajo por tantas maneras, para mouer a Dios a piedad, y despertarse a si mesmo, a mas agradecimiento, y assi anade toda via. (Baxe a las faldas de los montes, y los cerrojos de la tierra) que son los peñascos de las cauernas, que estan debaxo del agua, (Me tenian encerrado, para siempre.) Lo qual dize, porque cosa que alli entrare, no es possible salir mas, sino milagrosamente. (Pero Señor tengo por cierto, que me saluaras de la muerte. ) Esta es la confiança, con que ora el Propheta: (Porque como viesse todos los puertos cerrados, y me pareciesse impossible la salida, acordeme, viendo mi alma en angustia, del Señor, para embiarle mi oracion a su Santo téplo.) Porque aunque Dios esta en todas partes, estana entonces mandado, que en folo el templo se orasse, y adorasse, y los ausentes, quando no eran por la ley obligados a venir a Ierusalem, boluian la cara a la parte dode ella estaua, y orauan azia el templo, como lo hazia Daniel estado en la cautiuidad. Porque esto auia capitulado Salomon, quado hizo la folenidad de

la dedicacion del templo, diziendo: Y si pecaren los del pueblo, y sueren cautiuos por sus pecados a tierra de sus enemigos, y hizieren penitencia en su coraçon, y oraren bueltos al camino que va para su tierra, que diste a sus padres, y para la ciudad que escogiste, y buelto tambien el rostro al teplo que edisque en tu santo nombre, los oyras y los desenderas, &c. y por esso el Propheta Ionas, embia como puede sus oraciones al templo. Siguese en la oracion. (Los que estan entregados a los dioses falsos y sus pecados) que esto llama vanidades, o qualquier otra cosa, porque Dios se dexa, pues todo es

vanidad

Dan. 6.

vanidad. (Ellos desamparan su misericordia) q ella a ninguno desampara, y a todos combida. Y acaba el Propheta con lo que todos, q es, que la vida quiere para alabar a Dios en su casa, como Ezechias en su Cantico, Dauid en muchos Psalmos, y otros muchos. Lo que dize es. (Pero yo con boz de alabança facrificare a ti.) Todos prometen gastar la vida en alabança, y a la verdad para esso nos la dieron.

Esta fue la oracion. El fruto della se sigue en el Texto, demas de los consuelos y buenas esperanças que en el trabajo tuuo, y fue, que mado Dios al pez, q lançasse a Ionas en tierra, como lo hizo: De donde parece, lo vno la fuerça, lo otro la facilidad deste remedio: pues se hallo en lugar donde ningun otro remedio criado se hallara: Y pocos de los q en este-libro

se dan para los grandes trabajos.

El bienauenturado sant Iuan Chrysostomo hablando de Chrysoft. los bienes de la oracion, y como aludiendo al q en este &. pas- 2.1i. de ora sado diximos, que era medicina para todos los males, despues de auer contado muchos prouechos dize, q es vtilissima para alcançar paciencia, y que el prouecho que suele hazer el agua a los arboles, esfe haze la oracion a los afligidos : y alli dize q fea exemplo S. Pablo que regaua su alma de noche có la oracion, y de dia no auia cosa por aspera que suesse, que no la padeciesse de voluntad, y que ofrecia las espaldas a los açotes, como si fuera vna estatua, y que si en Macedonia, quebrato las paredes de la carcel, y ropio como vn Leon las cadenas y cepos, fue mediate la oració, y no solo esto material y terreno, sino que mediante ella, quebrato la tirania del demonio, encargando có cuydado, q rogassen por si mesmos y por el, de q se espanta este santo, q se atreuiesse nadie a rogar a Dios por S. Pablo, como nos espataria, si vn soldado rogasse al Rey por vn maestre de campo, q estuuiesse muy en su gracia. Estadolo S. Pablo mas para con Dios, q vn Capitan por preciado q fea con su Rey:pero dize, q es la oracion de tata virtud, y nos leuanta a tanta dignidad, q puede el q ora rogar por Pablo: lo Actor. ra. mesmo dize la sagrada Escritura de S. Pedro, que quato hizo en la carcel, fue por la oracion de la Iglesia q rezaua sin cessar por el, aunque su virtud, poder, y santidad era grande, porque entienda el mundo, de quanta dignidad, y de quanta fuerça es la oracion en los cielos, que puede librar de las carceles y prisiones, a Pedro y a Pablo, columnas de la Iglesia, Prin-

do Deum, tom. f.

Exod.17.

Hilarius. Supr. I. Mateh. Luc. 61. Ludowicus Granaten. Serm.I. S. Barthol. cipes de los Apostoles illustres en el cielo, murallas de todo el mundo, presidio y desensa general de toda la tierra y mar. y luego para confirmacion delto, trae la oracion de Moy ses, a era la fuerça de la batalla, que quando alçana las manos vencia el pueblo, y quando no, eran vencidos: de aqui se entiende lo que sant Hilario dize, que quando Christo orò en el huerto, que passasse del aquel Caliz, que rogo, porque passasse, como el le beuia a los discipulos, esto es con la gana, desseo y facilidad, que el le ania de beuer, quando fueffen por el mundo: y otro Doctor lo dize de la oracion que hizo quando los eligio, y que las historias cuentan el efecto que hizo esta oració, porque se vea quanta fuerça tiene para darla y consolar a los

que padecen.

Seria necessario traer aqui toda la Biblia, y todos los santos Doctores, si quisiessemos traer todos los exemplos que en ellos ay desta dotrina. Y pues Dios es el mesmo sin mudança, y no es dificultoso de hallar en qualquier tiempo y lugar, y quando se busca se halla, no solo presto, sino desseoso de ayudarnos; grande ignorancia, o descuydo es no acudir a su mifericordia en las tribulaciones, grades y pequeñas:pues el ha dicho que nos quiere, no solo como criador a sus criaturas, fino como Padre a sus hijos, y no solo assi, sino como madre, para enseñar la ternura y gusto que tiene de nuestro remedio. De aqui es, que assi como el niño, con qualquier cosa buena, o mala acude luego a su madre, y se la muestra, y aunque a el le parezca buena, si la madre no la apruena luego la echa a mal. A si hemos de hazer como Dauid lo hazia como el niño (dize) rezien destetado, se ha con su madre, assi es en mi, mi anima, que con todo lo que sucede, bueno, o malo, prospero, o aduerfo, vamos a nuestro Padre que nos ama tan tiernamente, como madre; y si lo prospero le descontenta, lo arrojemos luego de nosotros, y lo adnerso el lo remediara si conviene, y fino, nos confolara. Que assi haze la madre, que enla fangria, o cauterio, folo regala y confuela a su niño sin estoruarsele. Y no te oluides, sino puedes entender como Christo sea tu madre, de encomendarte en tu oracion y afficion a la que el nos dio por madre, que es la propia suya, la qual esta encargada de nuestras afficiones: por esso se lo acordamos, y la Iglesia nos embia a ella a que le digamos, Madre de misericordia, a ti llamamos los desterrados hijos de Eua, en este destierro, a ti suspi-

Pfal. 130. Sicut abla Etatus eft Super matrem fua, &CG.

suspiramos, gimiendo y llorando en este valle de lagrimas, pa ra que nos alcance confuelo y remedio dellas : lo mesmo a los santos que gozan de Dios nos encomendemos, que con aquella gran caridad que tienen a Dios, y a nosotros sus hermanos, supliran la falta de nuestra poquedad, y insuficiencia, y rogaran a Dios nos gouierne en nuestro trabajo, que demas de esta caridad, les mueue el faber la voluntad de su Señor, que quiere fer rogado por nosotros. Todos ellos padecieron muchos tra bajos, y se duelen de los que agora tu padeces en este destierro, y del peligro de las tribulaciones. Y especialmente, quando te encomendares a Iesu Christo ( que en todo sue tentado y trabajado porque por este camino tambien se compadeciesse de todos) te hallaras muy confolado. Y desta manera ordena- Hebr. da y acompañada tu oracion, hallaras, que es para todo genero de trabajos certifsima y probadifsima medicina.

## DISCURSO OCTAVO, DEL

octavo remedio contra la impaciencia, que es el pensamiento de la vida y passion de Iesu Christo nuestro Redemptor.



VNQVE en el libro passado quedo dicho algo de la passion del hijo de Dios, y su paciencia, que nos fue dada por exemplo: de lo mucho que nos quedo por dezir, no ve dra poco a proposito traer algo entre los re medios de nuestros trabajos, y de la impaciencia, o el desconsuelo dellos: pues que di-

ze fant Gregorio, que si vn hombre considera bien , y conserua en la memoria la passion del Senor, ninguna cosa ay tan du Gregor. ra en esta vida, que guisada con esta consideracion, no se buelua tolerable: y lo mismo en sentencia dize sant Augustin, y en August. otra parte declarando aquel Psalmo, que dize: Bienauentura- De conflido el que trata en su pensamiento del pobre y mendigo, porq etu viuori en el dia del trabajo le librara el Señor, y de la persecucion de c. 9. & sus enemigos, y en su enfermedad, sera su enfermero y regala dor, y le ayudara a leuantar de la cama, y se la mullira. Sant

Augu-

Vide Lindauum. Pfal. 40. Augustin entiende este Psalmo de Christo, que por hazernos ricos, fe hizo pobre, como el dize en vn Pfalmo. Yo fov pobre y mendigo: y en el Hebreo el vocablo, que aca fignifica fobre. fignifica alla con otros puntos a Dios, aunque con otros puntos fignifica super, y assi se puede leer, bienauenturado el que entiende a Dios, pobre y menesteroso, que conforma con esta licion de fant Augustin: y en otra parte dize el mesmo Señor. Yo foy pobre, y criado en trabajos desde mi mocedad : pues bienauencurado el que entiende pobre a este Señor, y piensa en el. Pero entiende por otra parte su divinidad, que el que en la tierra no tiene donde reclinar su cabeça, desde el cielo dispone todo quato ay en ella. Y el que come en casa de vnas mu geres, por pobre, y cuyos dicipulos arrancan espigas para comer, este es manjar en el cielo de los Angeles, y prouee en la tierra a todos los animales del suyo, al que le falta sepultura para enterrarse, es Señor de cielo y tierra, el es pobre y meneiterofo en la tierra, y es vn deposito de todos los bienes y teso ros del padre eterno. Pues bienauenturado es el que confiderare, y en su entendimiento tratare deste pobre, y desechado de los hombres, y afligido en el mundo, y de su pobreza y abatimiento, porque en el dia de su trabajo le librarà el Señor, y quando no le libre por mas bien fuyo, le regalara y confolara, porque como el se ocupò en pensar con dolor y compassion los trabajos de Dios: assi se ocupara el en remedialle los suvos.

Assi que, las mayores y mas sinas armas con que se puede pelear contra los enemigos, y contra los trabajos y afliciones, es el pensamiento de la passion de Christo: el qual quando salio a pelear a este mundo contra los suyos y nuestros, no saco otras que su mesma passion, no se armo sino de passiones y do lores: y quedaron de aquella vez tan rezias y de tan buen tem ple, que los martyres con sola essa meditación yuan alegres a padecer, y vencian. Assi anda tu siempre armado dellas, como los que de noche se acuestan con las armas puestas, para poder pelear mas presto y mejor, y andaras de vitoria contra tus có trarios. Y aun si de la mano de Dios immediatamente has de padecer algun açote, con este pensamiéto sera mas facil de lle uar, considerando, que a su propio Hijo natural no perdono, por pecados agenos: que mucho que sufras tu, que tantos casti gos mereces por tus pecados? y si en la causa en si padeces te

hallares

Rom.10.

2:

hallares sin ellos, despues de auer pensado quanto hazes entre año por do merezcas este trabajo, considera quato menos culpado fue el Redemptor en tantos mas dolores y persecuciones, que la que tu agora padeces, y la culpa que vuo fue tuya, y la causa de tanto excesso en las penas, sue dexarte a ti exemplo de paciencia, porque fabia quan necessaria te auia de ser, y armas con que siempre anduuiesses apercebido. En los Can- Canz. tares dexò dicho a su yglesia, que su cuello era como la torre de Dauid, de donde colganan mil morriones, y todas las armas de los valientes: cuello de la yglesia es la passion, mediante la qual se nos comunican todos los bienes de la cabeça, que es Christo, como lo es el cuello en el cuerpo natural, por donde recibe las influencias de la suya, como torre de Dauid man fo y sufrido, colgadas mil celadas para que las descuelgues co la meditacion: dize, que estan alli todas las armas, porque fuera de alli no ay otras ningunas : dize que son mil, porque no ay numero de los trabajos que el Señor padecio, y de que tuuo sufrimiento, y tan varios, que para qualquiera pelea se hallaran alli a proposito, aunque todos lo son. Llama suertes a los que alli se arman, porque los bien armados cobran valentia, y siempre vencen, y ninguno es suerte sin ellas, ni vale nada la vitoria que no sale destas armas de Christo, y por ellas. Y si entre los Romanos, dize la Glossa, que era deshonra pe- Gloss sup. lear sin capitan, aunque venciessen, de donde nacio el matar lib. Iudie. vno dellos, llamado Torquato, a su hijo, porque auia dado la Vide Aug. batalla sin el, aunque a tan buena ocasion, que alcanço la vito- 1. de ciuit. ria. Y en la sagrada Escriptura se lee, que vio Micheas desbaratado sin capitá el cápo, y como a gente sin prouecho los mã do Dios yr a sus casas: quanto mas de importancia sera el capitan Iesu Christo y sus fuertes armas, cuya es la fuerça y el vencimiento, y a cuyo nombre se deue la gloria de todo lo que se vence: Por esto dize sant Pablo, Hermanos vestios las armas de Dios, para que podays teneros contra los engaños del esemigo: porque las armas de los valientes hombres suelen dar esfuerço a los menores que vían dellas, acordandose de las hazañas que con ellas acabaron: por esso dan gran esfuerço y animo las passiones de Christo al que padece: en cuya figura no podia Dauid pelear ni menearse con las armas de Saul, y boluiose a su baculo y piedras:assi tu no podras con las del mundo, aunque todo su poder se junte: por esso acude

Dei. c.23. 2.par.18.

Ephef. 6. maturam Dei, &c.

3.

ced.tom.I. Tracta.17 ..

Luc. 22:\_

Dionylius. Leuise 17:

Luc. 22.

acude al palo y cinco piedras, q fon la Cruz y llagas d' Señor. Es tan cierta esta verdad, que dize el bienauenturado Doctor sant Hilario ( que aunque en sus obras no lo he hallado. pero despues de verlo citado en va autor denoto y antiguo, lo ov citar en el pulpito a vn famoso y muy docto predicador mo derno) dize este santo, que el mesmo Señor viendo correr su Autor Abe: propia fangre en el huerto de Gethsemani de todo su cuerpo fagrado, se conorto mas con verla, que con las palabras del An gel que venia a consolarle:en lo qual' se entiende quanta es la virtud que a quella preciosa sangre tiene para consolar y conortar los afligidos, qual el mismo Señor lo estaua en aquella. hora con la fuerte aprehension de las penas y tormentos que otro dia ania de padecer. Y con la mesma, señalada por todo el proprio cuerpo, quiso Pilato reprimir la yra de los Iudios, pensando que la impression que auia hecho en su alma la vista de un hombre innocente tan mal tratado y sangriento, haria en aquellos hombres que lo auian caufado. No es mucho lo que de la sangre del Senor se dize, pues qualquiera sangre di zen los Medicos, que es fauorecedora de la vida, y della la lla. man filla, o assiento, tambien la llaman el amigo de la naturaleza: lo qual parece; porque luego la fangre acude a focorrer a qualquier parte herida, como a remediar el daño q por alli la vida recibe: y si esto se dize de qual quier sangre, quanto con mas razon se dira de la de Christo, que se dio para remedio de todas las vidas de los hombres, y tan inclinada a darla a todos, que dexo de darla a su propio cuerpo, y salio della a grandes arroyos, y por mil partes, para darla espiritual a los hombres, y corporal que nunca se acabe! Y para este fin, segun Dionisio, madaua Dios que no comiessen sangre de animales, diziendo que la vida dellos esta en la sangre, porque no queria q beniessen los hombres vida de bestias, a bueltas de la san gre; y por otra parte nos mada sopena dla vida, beuer la suya, porq beuamos la vida de Dios, que es tan diferête de la de las bestias, q esta se acaba con la muerte dellas, y la de Christo en nosotros comiença con la muerte espiritual de los hobres la que es verdadera vida: Assi que por esta razon se esforço el Se nor, viendo su sangre, tanto, que a los dicipulos que antes de remor mandaua velar, despues de vista su sangre, los sue a esforçar, y les dize que duerman ya: y despues les anima a q se le nanten a recebir la gente de su prision. Cosa maranillosa, q la fangre:

sangre que a otros suele desmayar en viendola, por lo qual les manda boluer la cabeça, para dar vna fangria, o curar vna herida, en el Señor da esfuerço para si y para todos. Con este esfuerço espera a los que le vienen a prender. Alli les mada que no toquen a los dicipulos, que de otra manera quiça muriera alli aquella noche: porque los que cayeron, como no lleuauan pensamiento en milagros, ni creyan en Christo poder para vencerlos (que si esto creyeran no fueran aprenderle) quiça pe saron que con el impetu y ayuda de los discipulos auian caydo ellos, y por ventura vengaran la resistencia. Con el mesmo essuerço reprehendio a los que le prendieron como a ladron, Reprehendio a Iudas, sanò al desorejado, y reprehedio a sant

Esta preciosa passion essorço tambien despues a Ioseph de Arimathia, que antes era dicipulo oculto y medroso del Re- Marc 15. demptor por temor de los Iudios, para que entrasse con osa- introiuis. dia y animo a pedir a Pilato el cuerpo de Iesu Christo. De do &c. de auia de colegir el juez, que era su dicipulo, y sabia que alomenos le auian por esta razon de perseguir los Iudios, como despues lo hizieron. Sant Iuan Chrysostomo dize, que lo que Chrys. ho. dixo Christo, Potestis bibere calicem, &c. fue para animar- 66. in Man les a padecer, con acordarles su passion, y assi dixeron luego. tha. Possumus. Este mesmo essuerço dio esta mesma passion a los martyres viejos, y niños, y mugeres de toda edad para padecer por Christo. Y por esso sant Pablo dize a los Hebreos, Pé Heb. 12. fad y repensad en aquel, que tal contradicion quiso sufrir de Recogitalos pecadores, contra si mesino: porque no os fatigueys, des- talem, &c. mayando en vuestros coraçones, que aun no aueys peleado ha sta derramar sangre: como quien les dize. Mediante el essuerço desta consideracion os ofrecereys a derramarla, quando sue re necessario.

Pero allende desta oculta virtud que tiene la Cruz y muerte del Senor, es para el proposito de grandissimo prouecho, considerar la grande pacienciaque en ella tuno: porque no ay foraçon tan duro y vengatiuo, que de auergonçado y confuso no pierda toda impaciencia y colera, considerado el que pade cio, y lo que padecio, y comparando todas las circunstancias con las de su trabajo. Y esto le hizo al buen ladró tener la que tuuo, oluidando su dolor en el mas terrible trabajo de la vida, pues era no menos que perdida della y dela honra, con grauif-

Num. 20.

Iob. 3.

Exed. 15: 61 31738

Ioan. 9.

Ioan. 8.

Ioan. 7. Mar. 3.

Luc. II. Ioan. 8.

Ioan, 10. Luc. 5.

Ican. 7.

fimos dolores, de que tuno mucha paciencia predicando la de Christo, por auer considerado la diferencia de las personas y circunftancias, diziendo. Y nosotros ya que padecemos es con justicia, y en todo tenemos nuestro merecido, pero este nuestro compañero no hizo mal ninguno. Que piensas que quiso fignificar aquella serpiéte de bronze leuantada sobre aql palo, a fin de que los que la miraffen quedaffen sanos de las mordeduras de las serpientes viuas? sino lo primero, lo q el Senor di xo a Nicodemus, q los que con ojos de fe viua, q anda y obra, mediante la caridad, que es su alma, miraren a Christo en la Cruz, no pereceran, antes fanaran, si mordidos estuuiere de la serpiente que muerde a los hombres desde sus primeros padres. Lo segundo, que el mordido de las afliciones y trabajos desta vida, que son como vnas serpientes de suego, que de penas y fatigas abrasan el coraçon, poniendo los ojos de la consideracion en Iesu Christo nuestro Redemptor, sera luego sano de sus mordeduras:esto es libre di trabajo, o alomenos del dolor del, y boluera dulce el agua de sus lagrimas con el made ro de la Cruz de Christo, a la manera que Moyses endulço las de Marath en el desierto, tocandolas con vn madero: assi bolueremos dulces nuestros afanes, juntandolos con los de Christo: mi pobreza con la de Christo se hara tolerable : mis injurias y agranios con los de Christo, que quando yo pienso y co sidero que a penas quedò palabra oprobriosa y afrentosa, que no fuesse dicha al innocentissimo cordero Iesu, no puedo dexar de padecer las mias con paciencia: llamaronle quebrantador de la ley, quando le dixeron. No es este hombre de Dios, que no guarda el Sabado:llamaronle idolatra y endemoniado, quando le dixeron Samaritano eres, y tienes demonio: engana dor quando le dizen. Este engaña la pobre gente: loco y furiofo quando falieron a tenerle, diziendo. Este hombre se ha hecho furioso:magico y encantador, quando le dixeren, que en virtud de Belzebu lançaua los demonios:mentirofo, quado le dixeron. Tu testimonio no es verdadero, y como puedes auer visto a Abraham no teniendo aun cinquenta años: sacrilego y vsurpador de la honra de Dios, quando le dizen blasfemo, por que siendo hombre se hazia Dios:pecador y amigo de pecadores, quando le dizen essas mismas palabras rudo y ignorante, quado dize. Como sabe este letras no aniendolas aprendido? blasfemo, quando le dizen. Este blasfema malhechor, quando dizen

dizen a Pilato. Si este no fuera malhechor, no te le vuicramos Mar. e. entregado:mal nacido de vil y baxa sangre, quando dizé. Este 10 m. 12. no es hijo de Ioseph y d' Maria, y no conocemos aqui a sus her manos que viuen entre nosotros? beuedor de vino, con las mis March. cs. mas palabras: de mala tierra, quado dizen. De Nazaret puede Ioan. 1. salir cosa buena? Demanera q sino es lo que por nuestro bien, y por el decoro de su persona, y por el prouecho de la predicació del Euagelio, el no cofintio que se le dixesse, no quedo pala bra ninguna de afrenta, que no sufriesse con gran paciencia.

Pues las befas y afrentas que por la obra recibio, en pago de las buenas que el hazia a todos, es cosa digna de consideracion: dexòse prender de los enemigos, por q los suyos no suessen presos, y del enemigo los hobres. Que le leuantassen falsos testimonios, porq le tuuiessemos bueno de nuestra vida delante del eterno Padre. Dexose desnudar al redropelo de la vestidura del cuerpo, por vestirnos de la immortalidad, y vestirse de deshora por honrarnos en el cielo. Dexòse dar de palos y acotes, auiedo el poco antes con vn açote echado los mercaderes del templo, q indecentemente vsauan en el de sus ventas y trampas. Dexase juzgar del injusto juez, auiendo de juzgar el atodo el mundo el vltimo dia. Dexase coronar de espinas, por coronar de gloria al que legitimamente peleare en las tribula ciones y tentaciones, y derramare por su nombre sangre. Dexose ensuziar el rostro con saliuas, auiendo el con la suya dado a va ciego vilta. Beuio la hiel y vinagre que en su sed le ofre cieron, auiendo poco antes dado su sangre para beuida, y su cuerpo en manjar de las almas : Dexòse poner en el mote entre los ladrones, por poner a sus sieruos en el cielo entre los Angeles: al fin todo lo fufrio, hasta la muerte de cruz, có ranta paciencia, y có tan mal pago, q la fagrada Escriptura dize, que como oueja se dexò lleuar al matadero, no habiando mas pala bra que ella. Pues si de palabra y de obra fue tanto lo que el Se nor fufrio, ninguna cofa podras tu fufrir hermano, q no halles auerla el sufrido, aunque con defigualdad, lleuado el la mayor y peor parte, pues porque no lleurras de su paciencia, pues sus trabajos lo enseñan, te combidan, y lo merecen?como sant Iua que en el Apocalypsi se precia como esforçado con esta con- Apoc. 8. sideracion, y como respondiendo a la tacita pregunta de los fieles, estando en la Isla de Pathmos desterrado, dize. Y Iuan vuestro hermano, y particionero en las tribulaciones, en el reyno

Matth .25.

Ifai. 53.

el reyno y en la paciencia de Iesu Christo, estuue en la Isla Isla mada Pathmos, por la palabra de Dios, y por el testimonio de Iesu: dize, la paciencia en Christo, porque para que sea verdadera y Christiana, ha de ser como la suya, y todos los sieles co mo participamos de su muerte y passion, y de sus trabajos, assi participamos de su paciencia: y como sant Pablo dize: co mo somo se compañía con el en las passiones y trabajos, assi lo seremos en las consolaciones: y para saber juntar nuestros trabajos con los suyos, aprendamos de sant Iuan Chrysosto.

Chrys. to. 5. epist. 3.

7.

a. Cor. I.

mo, como hazia el las de los fantos, confiderandolas para folo exemplo: el qual escriuiendo a vn Obispo desterrado, estando el por la reyna, dizele, que no ay para que sentir este trabajo

ninguna cosa se me daua, sino dezia: Toda la tierra es del Se-

y otros, y dize estas palabras. Quando yo fuy desterrado de mi ciudad y de mi Iglesia;

nor, y todo quanto ay en ella: y assi, si quiere la Reyna que vaya al destierro, sea norabuena, si quiere asserrarme, assierreme, q compania tendre en el Propheta Esayas: si me quiere Ifai. echar a la mar, acordarme he de Ionas: si me quiere meter en Ion. I. vn horno de fuego, alli hallare tres niños de Babylonia: si me Dan. 3. Dan. 6. quiere echar a las bestias, eche, que Daniel fue echado a los leones: si me quiere apedrear, assi lo sue sant Esteuan, y ten-Actor. 7. dre por compañero al primer martyr : si me quiere cortar la Matth.14. cabeça, corte, que no menos que sant Iuan Bautista me acom Iob. I. paña: si me quiere quitar la hazienda, quite, que desaudo sali del vientre de mi madre, y assi como assi tengo de boluer desnudo a el . Pues si sant Iuan Chrysostomo viuia alegre

do los mios con los del hijo de Dios, que quiso padecerlos todos, porque auia de auerlos todos entre los hombres, por que huuiesse con que juntar y acompañar todos los que padeciessemos, y nos les desbrauasse? Poderoso es, dize sant Pablo, por auer padecido para ayudar atodos los que son tentados: demanera que en viendome en vn trabajo, la consideración del mesmo en Christo me le haze facil. Que? son açotes? tendre por compañero a Christo. Palos? al mesmo. Bosetadas? al mesmo. Es palabra injuriosa? al mesmo. Llamaron me malhechor? essa mesma palabra dixeron a Christo. Llamanme loco? essa le dixeron. Llamaronme hom-

bre ba-

y consolado en su destierro, con solo juntar sus trabajos con los de los amigos de Dios, porque no lo viuire yo juntan-

Hebre 2.

Lucæ. 23.

bre baxo? tambien se la dixeron. Que vna de las cosas porque padecio tanto, y aun de las porque padecio, fue para recebir en si, y quitar de nosotros el sentimiento y amargura de los trabajos. Assi como el temor de la muerte y tormetos le recibio en si la noche del huerto, para dexarnoslos faciles : assi tomo la tristeza aquella mesma noche, que començo a temer y pararse triste, para que los que sin poderse escusar, padecieremos, los padezcamos sin pena y alegremente: lo qual alcançamos conocidamente, quando juntando nuestras afliciones con las suyas, reboluemos todas estas razones en nuestra consideracion. Quanto mas que si los remedios de los discursos passados son de alguna virtud, aqui enel de la passió de Christo se hallan recopilados : aqui la humildad y conocimieto de quien somos, y de quien es Dios: aqui el nacer de nuestras culpas los trabajos, pues tan grandes los causaron en Christo: aqui la Sagrada Escritura, pues es Christo el argumento de toda ella: aqui el mayor de los beneficios que de Dios ha recebido el mundo: aqui el amor que se le deue a quié tanto nos tuuo, que vino a padecer lo que padecio: aqui la confiaça, que nos librara y dara quanto quisieremos, pues nos dio a si mesmo: finalmente el feruor de la oració, que desta confiança nace: los quales remedios se hallan aqui juntos y recogidos en este libro celestial de la vida y passion del hijo de Dios, si de espacio y co el sentimieto y consideracion deuida suere leydo del afligido:en el qual, dize fant Ambrosio, que hallaremos Amb.li. 3. todas las cosas, porque todas es Christo para nosotros: a des- de Virgiseamos curar nuestras heridas, medico es:si tenemos sed con nibus. las calenturas, el es la fuente: si nos cargan los pecados, el es la justicia: si tienes necessidad de ayuda, el es la virtud : si temes la muerte, el es la vida: si desseas el cielo, el es el camino: si huyes las tinieblas, el es la luz: si buscas manjar, el es el verdadero sustento. Luego si buscas consuelo, el lo sera, y libertad y remedio de todo trabajo.

DISCURSO NONO, DEL NO-

ueno remedio contra los trabajos, y contra su impaciencia, que es recebir con deuocion el cuerpo de nuestro Señor.

SI

de su passion y muerte, diziendo: Todas las vezes que comicredes la carne, y beuieredes la sangre del Senor, representa-

I.

2. Cor . 11.

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

I quando nos llegamos a la comunió del Santissimo Sacramento del altar, lo recibiessemos con deuida reuerencia y consideracion: bié claro quedaria por la experiencia, el intento deste discurso có lo dicho en el passado, pues sant Pablo nos enseña, que el recebir el cuerpo y sangre del Redemptor, es vua representacion al viuo

reys su muerte hasta que el venga. Y quanto mas impression haga la representacion, que nace de ver con los ojos vna cosa bien representada, que oyrla solo contar de palabra, la experiencia nos lo dize, y con mas claridad en este misterio de la passion:porque el mesmo Señor con particular fauor se halla presente a los que tratan della, como hizo a los discipulos, q con essa platica caminauan a Emaus: Y en nosotros sentimos la diferencia de oyr vn Sermon, o platica de la passion, a verla representar a la Iglesia el Viernes Santo, con solas aquellas misteriosas ceremonias, con el monumento, con el silencio de las campanas y de toda musica, los cantos baxos y tristes, las paredes enlutadas, y con aquel acabar los oficios con tanto filencio y trifteza, de que los fieles suelen salir tan compuestos, tan mansos, y tan sufridos, que no solo las injurias presentes fufren, mas perdonan las paffadas con mucha ligereza y facilidad: que hiziera si a la mesma Cruz, quando el Redemptor murio en ella se hallaran presentes? quando el Redéptor cosido en aquel madero, chorreando sangre por todo su santo cuerpo, cansado de sufrir las inuenciones de tormentos de aquella gente cruel, tenia tan gran paciencia, que de la fobrada consolo a su madre, conuirtio al ladron, y a algunos de los q quando le crucificaron, estanan presentes : y las mesmas piedras se ablandaron hasta hazerse pedaços: el mesmo infierno dio luego los muertos, en estadolo el Redeptor. Pues por esso este santo sacrificio causa muy diferente consideració que los

2.

Luc.24.

Hablando deste misterio, en quanto Sacramento, dize sant Chry-

Sermones y libros de la passion y muerte del Señor, porque es representacion al vino della, y mas profunda y eficaz q las demas representaciones, porque es el mesmo sacrificio, y el mismo Señor que padecio esta presente a representarle.

Chrysostomo; que quando comulgamos y dezimos, o oymos Chrys. ho. Missa, hemos de considerar que eltamos sentados a vna mesa 60. ad polarga con Iesu Christo nuestro Redemptor y sus Apostoles, pulum, & valli comemos aquel divine boseda y alli comemos aquel diuino bocado, a que el mesmo Señor March. nos combida de su mano por la del Sacerdote: O que como en yn Conuento de muchos Frayles no caben todos a primera mesa:pero alli se bendize y reparte la comida hecha para todos junta, y la bendicion q al principio se dize, dura hasta la tercera y quarta mesa: pero todos come vna misma cosa, y da gracias por ella: Assi en esta mesa de Christo, aunque por ser muchos los cóbidados, y estar muchos por nacer, no cupieron todos juntos en vn dia a la mesa del Señor, pero toda es vna mesa, y vno es el manjar de todos, y con tal reuerecia se deue recebir, como si viessemos con los ojos corporales al mismo Christo a la cabecera della, q nos embia el bocado que comamos de su mano. De suerte, que aquel, Tomad y comed, q a sus discipulos dixo la noche de la Cena, no se dixo a solos ellos, sino a todos los fieles q lo recebimos, a quie sin faltar ninguno tenia en aglla hora el Señor delante de los ojos, y en su nombre nos lo da y reparte el Sacerdote como ministro de Iesu Christo, q sirue a los cóbidados de su mesa. Esta dotrina es sacada especial y distintamente de la Clementina, dode dize el Pontifice hablando deste misterio: Otros misterios de q haze- vaica de mos en la Iglesia memoria, con el alma y el espiritu los senti- reliq. & ve. mos, pero no por esso alcançamos su presencia real: pero en sanctorum esta sacramental comemoracion de Christo, esta con nosotros alianamq; Iesu Christo presente, aunque no en la mesma especie y for- moria agi ma, pero en la mesma sustancia, q es dezir, q otras fiestas del mus, spiri-Redemptor y de otros fantos fon diferentes desta q del fan- tu menteto Sacrameto fe celebra: porq las demas passaro con el tiepo, que copley folamete esta presentes en nueftra memoria. Esto es, q S.Pe- &c. dro muere ogano a 29. de Iunio, en q fu fielta fe celebra : ni S. Lorenço, &c.ni el dia de la Encarnacion q celebramos, viene el Angel a la Virgé, ni sube ella al cielo el dia de su Assumpcion, ni essa es la fiesta, sino sola la memoria destos misterios que antiguamente passaron: pero la fiesta del Sacramento, es de cosa que esta presente, porque actualmente se haze el cobi te misino que se celebra auer hecho el Señor en la Cena, y elmesmo manjar se sirue. Desto sue figura Moysen, quando Exod.21 fue echado en el rio en vna cestilla, como en otras muchas

colas

3.

4. Reg. 4.

4.

cosas fue figura de Christo, lo sue en esta, que como las demas cosas que se echarian en el rio, passauan con la corriene del, fola la cestilla, sin verse lo que venia dentro, se quedo en el remanso del rio : 2ssi son las demas fiestas de los misterios de nuestra Fe, que los lleua la corriente de los tiempos, y en el presente queda sola la memoria : pero en este Sacramento donde no se vee el verdadero Moyses, que esta detro de aque llas especies sacramentales, no lo lleua el tiempo, sino quedase en el remanso de la Iglesia, hasta que el mundo se acabe: Como en figura desto mando Dios guardar en el arca parte del mana, no pintado ni figurado, fino del mesmo que comieron en el desierto, en memoria de aquella merced que alli les hizo:assi el mesmo manjar que Christo dio a la Iglesia, queda en sus archivos, no en figura, sino verdaderamente el mesmo.

De aqui se sigue otra razon de la fuerça deste santissimo Sacramento: y es ser el manjar y sustento del alma, y el q quita los amargores y melancolias del coraçon : assi como el del cuerpo causa en el fuerças corporales para sufrir grades trabajos, como el refran Castellano dize, pan y vino anda el camino, &c. sino digalo el pobre caminante, que despues de seys leguas con Sol, &c. sino halla en la venta pa ni vino, desmaya. Y es tan dulce, que quita el amargor del trabajo. Esta fue la

harina que el Propheta Eliseo echo en la olla, quando vn moço sin saber lo que hazia, auia echado en ella vnos cohombrillos amargos, que dieron todos bozes: Varó de Dios la muerte en la olla, la muerte en la olla:el Propheta echo dentro va poco de harina, y quitosele al punto el amargor: Assi fue, que nuestro Padre Adam en nuestra naturaleza, sin saber todo el mal que hazia, echo muchas miserias y trabajos, de que van nuestras bozes al cielo hasta q el gran Propheta Christo traxo del cielo esta celestial harina, que có estos nombres se llama este santo Sacramento pa, vino, harina, por auer sido estas cosas materia de su consagració, y paro tan dulces los trabajos, que se comé los Christianos las manos tras ellos, despues de auer comulgado.

Y no es poco de notar, que pudiendo Dios darnos esfuerço y consuelo en los trabajos por otros mil caminos, y con sola su voluntad, lo quiso dar con su propia carne, fuerte, y valiente, y guerreadora, que peleo con ellos, y los vencio en la Cruz y en el desierto, que es vn misterio digno de gran considera-

cion y agradecimiento: Porque de aquel gran capitan Paulo Emilio cuentan las historias, que marauillandose sus solda- Eiuslem dos de vn gran banquete que les auia hecho, dezia el, que al cit & acies mesmo valor pertenecia adereçar los esquadrones y el com- & conuibite: Lo primero, para mostrarse a los enemigos espantable: uia strue-Lo segundo, grato y amigable a los amigos:pero ganosela dem, ve sit Christo en este hecho: porque poco es que vn mesmo ingenio hostibus pueda poner a punto en el capo los esquadrones, y en la mesa formidolos platos y feruicios:pero que vn mesmo manjar se haga todo, la misma carne para mesa y baralla : la mesma suaue para sit amicis amigos, y espantosa para enemigos: y que el mesmo que lo gratus. haze sea el manjar, esto es mas marauilloso. Este sue , el ques, y ques de Sanson: Del que comia salio el manjar, y del suerte Iudic.24. la dulcura, Leon y panal. Respondemos a la duda, con aquello de Osseas: Yo sere o muerte, tu muerte, y tubocado, o insier- Ossea.13. no. Pues de aqui es, que este manjar con ser tan sabroso, mas por ferlo da mas fuerça que los demas contra los enemigos del alma, que son afliciones y tentaciones, que en ellas causa vitoria, suauidad y consuelo. Cuentase en la diuina historia de Gedeon, que viendose con solos trezientos hombres, y segun Iudic. 7: algunos dizen, escogidos por los menos valientes, para descubrir assi mejor Dios su poder en aquella hazaña ta memorable, estando Gedeon, aunque confiado, pero algo temeroso, le embio Dios al'real de los enemigos a que oyesse vna palabra de consuelo, y hallo tédidos los enemigos en gradissimo numero como langostas, y oyo contar a vno dellos, al q a par del esfaua, vn sueño q acabaua de sonar, de vn pan subcinericio que en el Andaluzia llaman hallullo, que se cueze entre la ceniza, y soñaua que este pan baxaua del cielo, y que daua en las tiendas, y assolaua todo el campo. Y el que lo oya respondio: Esse pan no es otra cosa sino la espada de Gedeon, perdidos somos: Y con esta palabra que oyo Gedeon se esforço del todo, y fue a dar luego la batalla. Que tiene q ver pa co cuchi llo,o espada, sino q es pan de pelea con nuestros contrarios, y esfuerça al Gedeon que los ha de vecer? Por esfo dize Dauid, Pfal. 22: que le aparejo Dios delante de sus ojos vna mesa contra los que le atribulauan. Mesa contra enemigos? quien nunca tal vio? Es porque da esfuerço para vencerlos, y vencerlos co fuauidad: Alli comemos paueses, espadas, greuas, morriones, y rodo otro instrumento de guerra contra enemigos. Y de

Y de aqui es lo q S. Chrysostomo dize: Como Leones echado fuego por boca y narizes nos apartamos de aquella mefa. Y sant Cypriano hablando de los martyres dize: Que armas Chryf. ho. les diera yo? solo este fanto Sacramento. De aqui fue que sant 61. ad po-Pedro en acabando de comulgar, se leuanta en pie y dize: Si pulum, & fuere menester morir contigo, no te negare. Y el mesmo Reho. 45. in Joan. demptor, vna de las razones porque recibio su mesmo cuerpo Luc. 22. en este Sacramento, sue para nuestro exemplo, porque yua a padecer tantos tormetos y afrentas, porque nos apercibiessemos con este preparatiuo, para sufrir las nuestras con paciécia y alegria por su nombre, como el sufrio las suyas por nuestro amor. Sale Abraham fatigado de la guerra que auia tenido Genef. 14. contra tantos Reyes, y conforto su coraçon con pan y vino el Sacerdote Melchisedech, porque era figura deste diuino mãjar, que el gran Sacerdote segun aquella orden, como S. Pablo y Dauid dizen, nos da cótra tantos enemigos. A Abraham se Pfal. 109. le da despues del trabajo: a Helias para entrar en el:assi Chri Hebr. 7. sto a sus Apostoles para los trabajos q aquella noche quedaua,y para el desconsuelo por su partida. Que esfuerço dio aql bocado de panal a Ionatas, que se le abriero los ojos y torno 3. Reg. 19. en si: Y aquel bocado q aquel de Palacio dio a Ieremias, meti-1.Reg.14. do en vn pozo, le sustento la vida que no muriesse alli empo-Hiere 38. zado: por esso dize el Psalmo: Y el pan conforta el coraçó del Pfal. 103. hombre. Demanera, que si mucha es la costa, mucho mayor es la ayuda de costa: y esto es tambien como ay abundancia de passiones de Christo en nosotros, tambien la ay por el mis-2. Cor. I. mo Christo de consolaciones. Este es el vino que cria y produze Virgines: lo qual S. Hieronymo en aquel lugar entiende deste Sacramento, y quiere dezir, q a las almas, de viejas y flacas, las torna moças y fuertes. Noe se tomo del vino, y burlo del su hijo y descubriole sus faltas, y el todo lo sufre : solo re-Genef. 8. prehende al nieto, y maldizele, diziendo: Mal Padre tienes. Pero agora es mas fuerte el vino deste Sacrameto que aunque os deshoaren, mofen, y descubran las faltas, se sufre co paciecia, y no se maldize, ni se siente deshonra ni menosprecio del hijo, o hermano, como S. Loreço sus brasas. Del Aguila sedize, q cria sus hijos con sangre, para sacarlos esforçados: esso haze Christo a los suyos co la suya: Y aunq no era por este fin el beuerla los cojurados dela conjuració de Catilina, sino por hazerse como parientes y de vna sangre:pero de ay se seguia, y mu-

y mucho mas en la de Christo, que nos haze vnos en el, y se comunica a todos su virtud y fuerça, có la qual quedamos todos fu ertes para vencer qualquier contrario.

## DISCVRSO DECIMO, DE OTRO

remedio contra la impaciencia y aduerfidades, que es hazer limosna al tiempo del trabajo.



INGVNA de las buenas obras que a Dios agrada, y nos merece la vida eterna, puede ser despedida, ni desechada deste ese cto, q es ser remedio de los trabajos, y me dicina contra la impaciécia. Pero ay algunas, que son para el mas apropiadas, y de quié por particulares razones se puede esperar este fruto, entre las quales es vna-

la limosna, aunque no fuesse por mas de q Dios a vezes castiga los pecados en aquello g el pecador mas particularmete le ofendio, para q se entienda ser aquel castigo de agl pecado. Como hizo con el Rey Adonibezech, como se cuera en el libro de Iosue, q le fueró cortados los cabos de los pies y ma- Iudic. 1. nos, lo qual el auia vsado con setenta Reyes, a quien cortados los extremos de pies y manos, daua de comer debaxo de su mesa, y en viendose tratado como ellos, conocio el juyzio de Dios, y dixo: Assi me castigò Dios, y me tratò como yo a setéta Reyes: lo mesmo se hizo, quando dixo Dios a Iezabel, En el mesmo lugar q los perros lamiero la sangre de Nabot, lamera la tuya. Esto mesmo leemos de Assa, q porq auia manda do poner los pies del Propheta en vn cepo, le puso Dios los suyos en el de vna dolorosissima gota. Y aun a S. Pablo, porq antes de su couersion trataua en grillos, y cadenas, para lleuar presos los Christianos, siepre anduno el có ellas delate de los tribunales de los juezes. Lo mesmo dize de Antiocho la sagra da Escritura, y lo mesino amenaza a todo el mudo, en los Pro uerbios, diziedo: Yo os llame y rensastes, y despreciastes mis colejos: Yo tabien me reyre en vuestra perdicio, y mofare de vosotros, quado os aya venido lo q temiades. Pues assi, ni mas ni menos premia algunas vezes Dios las buenas obras, demanera que el premio se parezca con ellas, y de vu color como

I.

Iudic. r. 3. Reg. 21.

2. Par. 16:

Actor.9. Macha.9: Et quident fatis iufte, quippe qui multis & nouis cruciatibus alioru tor ferat vifce

Prouer. I.

Fron. 19.

halla las penas y culpas, y que se entienda que los recibes agradece, lo qual mueltra mas que en otras cosas en la limosna, en hazer muchas vezes en esta vida ricos a los limosneros.

pagando hazienda con hazienda, auentajadamente.

Pues el hombre que viendose en un trabajo pusiere luego su cuydado en facar del suyo a algun asligido, ora sea con hazienda, ora con folicitud, ora con consejo, ora con otra qualquiera obra de piedad, corporal, o espiritual, con razon puede esperar, de quien de tan buena gana recibe y premia semejantes obras, como Dios, que le facara de su trabajo, o acabãdosele,o hablando,y mitigando su rigor,y embiandole bastãte consuelo de su mano : pues este deue de ser el premio desta

vida, que en su nombre promete sant Pablo, quando dize: La T. Tim. A. piedad, para todo es prouechosa, pues tiene promessa de la vida que esperamos, y de la presente. A si que la promessa desta vida, sea que haga Dios con el piedad, como el la hizo con el pobre, en quien el mesimo ha dicho, que viene disfraçado, y

en quien dize que recibe el mesmo aquella buena obra, y consuelo. Y pues co esta razo pagara el dia del juyzio estas obras con consuelo eterno, y que no se puede enteder, ni despintar: bien podemos entender, que la paga de aca fera por la mesma

orden, aunque no sea de tantos quilates. Porque assi como al que remedia al pobre, dize Salomon, y da su palabra de parte de Dios, que no tendra necessidad: y al renes, que el q no haze

caso de la del pobre, no se vera sin ella : demanera, que si el limosnero, viniere a tener deudas, Dios las pagara por el, como lo hizo, quando la biuda pidio a Helisco, que la librasse de

va su acreedor, que queria por vaa denda lleuarle dos hijos q tenia, por esclauos, y el la mando pedir muchos vasos prestados de la vezindad, y dandoselos llenos de azeyte, la saco de

a quel trabajo: (donde se ha de notar, lo que la biuda le alego, para mouerle a esta buena obra: Mi marido y sieruo tuyo es defunto, y tu sabes quan sieruo de Dios era, y tuyo quando viuia. Dizen los Doctores, preguntando, porque le pago Dios

por medio del Propheta esta deuda, q su marido era el Propheta Abdias, el qual al tiempo que la mala Iezabel perseguia los Prophetas, el escondio muchos dellos, y los sustento de su

hazienda: y de aqui, porque eran muchos, y mucho tiempo quedo muy adeudado, y assi murio, por esso le paga Dios sus deudas:) Pues dessa manera, el que en los trabajos de sus her-

manos,

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

manos, y en sus persecuciones, enfermedades, y otras afficiones, se emplea en remediarlas, y consolar los afligidos, en viedose el en otros semejantes, sin duda toma Dios particular-

mente a su cargo el remediarle y consolarle.

Bienauenturado dixo Dauid, el que entiende y considera en el remedio del pobre y mezquino (que este es el propio vo cablo de alli, que se haze de dos en la lengua Caldea ) porque en el dia de su trabajo le librara el Senor : Y aunque en otro discurso deste sexto libro entendimos este Palmo con S. Au- Discur. . gustin, del Redemptor que se hizo pobre, siendo rico, no viniera fuera de proposito, quado en esse mesmo sentido le traxeramos, pero aqui mas a proposito se trae, como S. Hierony mo le entiende, y comunméte los demas, de los pobres y mezquinos, que aca nos dexo el Señor en su lugar con librança suya, y ambos sentidos son legitimos, pues son verdaderos y se compadecen,y son de dos Doctores de los mas principales de la Iglesia. Pues dize el Psalmo, que el que tomare cuydado y entendiere y pensare en el remedio y consuelo del necessitado, que en el dia malo, que es el dia triste y penoso, le librara el Senor: vuos entiende del dia del juyzio, que los Prophetas, llaman dia de calamidad y miseria, dia malo y amargo sobre manera, y assi lo canta la Iglesia: otros llaman assi el dia del trabajo y de la aduersidad y aflicion desta vida, porque luego va el Psalmo pintandole con el mal,y con el remedio en particular. Pero bien se entiéde, como poco ha deziamos de ambos a dos:pues en ambos sentidos esta prometido el socorro y misericordia de Dios a los piadosos. Dize pues el Psalmo, Dios le conserue y le de vida, y le haga dichoso en la tierra, y no le permita caer en manos de sus enemigos, Dios le fauorezca, quando este enfermo, y en vna cama con dolores, y sea su enfermero, y le mulla la cama, rodas estas cosas dizen que le acompane, le cure, y le consuele, y le de aliuio en su enfermedad, o qualquier otro trabajo. Que mas felicidad, ni cosue. lo, que auer en la Iglesia vna oracion como esta, copuesta por el mesmo Espiritu Santo, que hablaua por boca de Dauid, y meneaua su pluma, la qual quedo en la mesma Iglesia, por orden y gouierno del mesmo Espiritu Santo, y por el mesmo se reze cada dia en los templos, en nombre de toda ella, por los que tienen cuydado de sacar a los mezquinos de su trabajo: Quien dira que Dios no le ha de oyr? basta ser oracion santa y peticion

Pfal. 4.

y peticion de toda la Iglesia, y en sauor de quien tato a Dios agrada, y de cosa que el haze de tan buena gana. Y si me dixeres, que aquellos imperatiuos, o deprecatiuos, estan en lugar de futuros, como suele vsar la diuina Escritura: y que tanto quiere dezir, como Dios le conseruara, Dios le dara vida, &c. sea en hora buena, tanto mejor, que es dezir que ya esta rogado, y alcançado, o que no es menester rogarlo, que Dios se da por rogado, y la mesma obra lo ruega en su manera, segun aquello que dixo el Sabio. Encierra tu la limosna en el seno del pobre, que ella rogara por ti: assi remedia tu al afsigido, y encierra el consuelo en su seno: esto es, en su coraçon, que este mesmo consuelo esta dando gritos a Dios, rogando por el tuyo: y assi las palabras del Psalmo seran prophecia, y promessa del cielo, con que aun antes que venga el remedio, te hallaras consolado.

Eccle.29.
Conclude eleemofynam in sinum pauperis, & ip
sa rogabie
pro te.

4.

Aun tiene mas en alguna manera, para que te saque Dios de aprieto en tu trabajo, esperar esta merced, haziendo bien, y sacando del suyo a tu hermano : porque para efecto de monernos al amor del proximo, y de que entendamos q se muene Dios mas a perdonar nueltros pecados, nos mando rezar delta manera: Perdonanos Señor nuestros pecados, como nofotros perdonamos a nuestros deudores, que nos han ofendido. Y assi no se que alegria, y consiança lleua de nueuo a los pies de Dios, el que con verdad puede dezir, o el Angel por el, Señor consuela este afligido y fauorecele en su trabajo, assi como el confolo a su hermano, y le saco del suyo. No tengo duda fino que sera fauorecido, y consolado, y cobrara fuerça, para no solo sufrir, mas vecer qualquier trabajo. Dichoso dize Dauid el que tiene misericordia, ya dando con piedad, ya prestando a sus hermanos: que dispone con discrecion sus obras y negocios, porque no aura aduersidad ni trabajo, que para siempre le derribe, siempre estara en pie, y los que tuuiere sufrira con alegria, en memoria y fama eterna delante de Dios, y de los hombres vinira el limosuero y piadoso, que esso quiere dezir aqui, justo, como abaxo en el verso penultimo del Psalmo, llama justicia a la limosna. Y no se alborotara co malas nueuas ni rumores: tiene enseñado su coraçó a esperar en Dios, y tienele firme y esforçado:no temera ni desmayara, hasta ver por el suelo a sus enemigos, q le pretenden cantinar, ora fean perseguidores, ora tentaciones, ora trabajos. Y pues

el re-

Pfal. 112.

el repartio y dio a los pobres su limosna, no se oluidara, y su dignidad, su fuerça, y poder sera con grande honra ensalçada. Luego pone la impaciencia, que el pecador tiene de ver la felicidad del piadoso, pintandole con regaño de dientes y podrido de embidia y melancolia, y dize que todos sus desseos pereceran. Demanera q en este Psalmo tan adornado de letras del abecedario Hebreo, que es señal de materia y argumento grauissimo, se prometen fuerças en las peleas, y consuelos en los trabajos, a quien tratare de consolar y remediar los agenos:y en resolucion se dizen cinco cosas, en ta breue Psalmo, del piadoso. La primera, que es alegre, y que lo viuira siepre.Lo fegundo, que nunca fera derribado. Lo tercero, q no fe alborotara con nueuas. Lo quarto, que su coraçon esta firme, y no caera, hasta que atropelle sus enemigos. Lo quinto, que su fuerça y fortaleza, sera con grande gloria ensalçada.

Pero mas claro lo dize Esayas, persuadiendo a los hóbres a ser limosneros, diziendo: Quando derramares tu alma para Isai. 58. matar su hambre, al que la tiene, que es remediarle có alegres entrañas, desuerte que quede remediado, y consolado, y dexares llena y satisfecha el alma afligida, entonces saldra tu luz en medio de las tinieblas, y tu obscuridad se boluera como la luz del medio dia, y darte ha Dios quietud y sossiego, y a tu alma llena de resplandores. Para entender bien esta promessa, es de notar, que a cada passo en la dinina Escritura, este nombre de luz, y candela, y Sol, y medio dia, y otros semejantes, que significan luz y claridad, a la letra, significan alegria y consuelo, y al contrario por el nombre de tinieblas es fignificada la calamidad y tristeza, como lo nota S. Grego- Greg. li. s. rio, declarando aquellas palabras de Iob : Por ventura la luz mor.cap.1. del malo, no se apagara, y la llama de su fuego luzira, la luz se obscurecera en su morada, y se apagara su lumbre, que alumbra en su fauor. La razon desta manera de hablar es, porque la tristeza donde quiera que esta, leuanta los humores, que escurecen la vista, como se vee por experiencia, y parece que el Solse le escurece, quedando para los demas con entera luz, y aun mas clara para los alegres: por estar mas limpios de humores, por su alegria de coraçon, que estorua el leuantarlos. Y aunque para prueua desto podian traerse muchos Chrysoft. lugares, solo traere vno que sant Iuan Chrysostomo trae, pa- Hom. 2. ad ra declarar esta mesma dotrina, hablando de la tristeza, populum.

Amos. 5.

6.

que entonces avia en su ciudad, dize: No sola la tierra, pero la mesma naturaleza del ayre, y los rayos del Sol, me parecen en alguna manera estar tristes, y demas escura luz. No que la naturaleza de los elemetos este mudada, sino nuestros ojos, que con la nuue de la tristeza no pueden con la antigua puridad y virtud recebir la lumbre y los rayos. Esto es lo que antiguamente vn Propheta lloraua, diziendo? Ponerseles ha el Sol a medio dia, y escurecerase el dia. Esto dezia, no porq el planeta se escondiesse, ni porque el dia se acabasse, sino porque los que estauan tristes, no podian ver por la escuridad del dolor. Hasta aqui son palabras de sant Iuan Chrysostomo. Pues supuesto esto, lo que al que con buenas entrañas se apiadare del afligido, le promete Efayas de parte de Dios, es, que su luz nacera en las tinieblas, esto es, que el consuelo y alegria le nacera en medio de sus tribulaciones, y que en pago de auer héchido el alma hambrienta, le hinchira Dios la suya de respladores, esto es, de consuelos y alegria, que es lo que aqui dezimos de la limosna que remedia la melancolia y tristeza de los

propios trabajos al que la haze.

Este prinilegio tengo yo muy creydo, de lo que he leydo en los fantos, que alcança muy colmadamente, el que esta piedad y misericordia tiene, para hazer limosna a las animas benditas de Purgatorio, porque si miramos solo el agradar a Dios, claro esta, que es obra aceptissima, delante de su diuina Magestad : pues es obra de misericordia, y hecha en fauor de sus amigas, que con el han de reynar para siempre, y es medio, por el qual salgan de pena: de donde fino es por este camino, segun la ley ordenada de su sabiduria, y prouidencia, no pueden falir, fino por sus cabales. Lo segundo si se mira a la necessidad, es mayor q la que puede vno imaginar, porque sino es en la duracion, son los mesmos fuegos, y penas que en el infierno, y lo que anade a su necessidad, es no poder sin licencia de Dios (que raras vezes se da) venir a descubrir a los hombres sus trabajos, y pedir remedio para ellos. Y pues estos nos dize la Fe, gran. dureza y crueldad es, y señal de poco y fingido amor el que en la vida les tenian, el poco cuydado que los parientes y amigos tienen, de aquellas pobres animas. Quien vee al tiempo de la enfermedad del padre, o del hijo, aunque este ya desahuziado, con quanta diligencia y voluntad se pas-

fan las noches fin dormir, fe haze mil vezes la cama, fe fufren mil ascos, se va y se viene a casa del medico, al boticario, al barbero, a buscar lo que solo es antojo del enfermo, aunque no sea necessario, ni prouechoso; con quanta liberalidad se gasta el dinero que ay,y se busca el que no ay, aunque todo se venda, y se queme ; con quanto asecto se dessea su salud, y se llora quando falta? y por otra parte esta la pobre anima en Purgatorio, donde ni descansa en el padecer, ni se compara su trabajo con la enfermedad, y aca que pereza para yr a la Iglefia, que escaseza y dureza, para mandar dezir vna Mista del dinero que el gano a su trabajo y sudor. Pero desto no digamos mas, que no faltara (Dios queriendo) otra parte por si donde tratar dello: solo digo que es la necessidad grauissima, y no la pueden dezir, ni explicar, aunque a vezes si, pero raras ellas, y quando no, el mismo Espiritu Santo lo publica, y pide a los fieles limofna para su remedio y rescare, como suele hazer los Inquisidores por sus presos, que no consienten que ellos salgan a pedir limosna para su comida, ni en razon desto reciban recaudos, ni los den todas vezes, porque assi conuiene para la justicia de aquel santo tribunal, pero ellos tienen cuydado de cobrar lo necessario, y quando no ay de quien, lo dan del fisco, y hazienda Real, o lo pedirian de limosna, si por otra via no pudiessen auerlo. Assi haze Dios, quando por sus Prophetas y Predicadores publica las penas de las animas del Purgatorio y pide limosna para su aliuio y rescate, no obstante, que en el entretanto se executa su justi- 13.9.2. ca. rescate, no obstante, que en el entretanto se executa su justiqui obsacia con rigor, y lo primero amonesta a los Padres, a los hitiones. jos, y otros deudos, y a los testamentarios, y manda pedir por justicia lo que mandaron, amenazandolos, castigandolos, y descomulgandolos por mano de sus Vicarios, quando ay de que y de quien cobrarlo, como parece en el derecho, pero quando no, Predica que de limosna se haga: Y la Iglesia del fisco Real del thesoro de los meritos de Iesu Christo, y de sus santos lo suple con la caridad de su esposo sagrado.

El premio desta obra, como el de las demas, esta prometido en esta vida, y en la venidera, porque alla paga Dios, sin duda en la mesma moneda, pues inspira que se haga bien por el anima del que le supo hazer por las del Purgatorio en su vida, y los Doctores conuienen quando habla de las indulgen-

Aug.li. 21. de ciuit. c. 27. Luc. 16.

Matth. 10.

dulgencias de los defuntos, que les valen señaladamente a los que quando viuian, tenian dellas piedad y cuydado. Y aun los Gentiles no se que vissumbre tunieron desto (denia de ser por hallar algo en los dininos libros, o por ser cosa tan llegada a razó) que S. Augustin dize en los libros de la ciudad de Dios, que estana espantado de auer hallado en Virgilio aquella sentencia de sant Lucas: Hazed amigos de la rique za de maldad, por quado murieredes, os reciban ellos en las moradas eternas: y la otra de S. Matheo: El que recibe al justo en nóbre del justo, recibira premio de justo. El verso de Virgilio, era habla do de los que moranan en los campos Eliseos, que era el Parayso que ellos creyan, dize, que los que hazian buenas obras.

### 9 Quique sui memores alios, fecere merendo.

Virgilius. Aeneid.6.

Y los que mereciendolo, hizieron que otros dellos se acordassen.

Pues si es verdad lo que dize el Sabio, que el que da al pobre, da a Dios a logro, que es para recebir mas de lo que dios bié se sigue, que el alma del limosnero en el Purgatorio ha de ser auentajada de sufragios, sobre los que el mando hazer, o hizo por las animas estando aca. Y lo mesmo sera en lo q cabe de promesa en esta vida, que assi como escogio el fauorecer y consolar a los mas assigidos, quales son los del Purgatorio, assi tendra de mano de Dios, por intercession de las animas fauor, y consuelo, en los mayores trabajos que en esta vida se le ofrecieren. Todo lo qual creemos piadosamente.

8.

Y aunque vitra desto no tenemos experiencia de la remuneración del Purgatorio, por no auerle visto, de la desta vida
la tenemos múy clara, si creemos a las personas deuotas, y
cuydadosas de hazer bien por aquellas benditas animas, las
quales se han visto en muchos trabajos, y constitos, fauorecidos y librados de mucho aprieto, de algunos de los quales soy
yo testigo de vista, alomenos de dos, que naturalmente, y con
fuerças humanas me parecio impossible salir dellos, y có solo
acordarse de las animas, y rezalles alguna cosa de su oficio, y
en la otra có prometerles algunas Missas, salio la persona facil y alegremete, y sin perdida de ninguna cosa de los dos trabajos, con que despues se determino de hazerles mas ordinariamente algun bien, y yrle cada año augmentando: y allende
deste

deste ordinario beneficio, les hazia otro particular en cada ocasion, en que tenia de su ayuda necessidad. Tras estos dos casos, que eran muy graues, podia anadir otros, pero dexolos porque el que dellas fuere deuoto sentira hartos beneficios y harto milagrosos, por la experiencia. Visto he yo allende lo dicho, en medio de vn rio furioso, de vna gran auenida, casi faltar la caualgadura, y salir de aquel peligro con solo va responfo por las animas, con gran facilidad : y afsi mefino paffar de noche, por algun passo peligrosissimo sin temor ninguno:y hallarse cosas perdidas, cuya perdida tenia al dueño en grandissima aflicion. Pero que marauilla, pues la Sagrada Escritu- Tob. 12. ra dize, q la limosna libra de la muerte: y en los Actos de los Actor. 9. Apostoles se vio por experiencia, quado las camisas y ropas, que ania Tabita dado a las biudas pobres, le hizieron boluer viua y sana a su casa del camino de su entierro? Todo el buen sucesso de Tobias, y auerle Dios librado de tantos trabajos, le Tob.12. declaro el Angel, que auia nacido de sus limosnas, que el presentaua delante de Dios. Pues este tan facil y tan sabroso remedio tengamos delante de los ojos, que quando nos vieremos en algun trabajo, tratemos luego con diligencia, y caridad de facar del fuyo a algun desconsolado (que assi embiara Dios remedio y consuelo para el nueltro) especialmente a las animas atormentadas en los fuegos del Purgatorio: que por ser la obra tal, nos sacara Dios de los trabajos desta vida, y ellas salidas de alli por nueltros sufragios, tendran memoria de nuestras afficiones en la bienauenturança.

Hogag

SO CHEST GOT

illeno A

#### VNDECIMO, DE DISCURSO

otros varios remedios contra la impaciencia

y desconsuelo.



ORQVE este sexto libro no salga de la medida de los demas, serabié que sea este discurso el postrero, en que se resuman los demas remedios que agora se ofrecen co la breuedad necessaria, paraque en vn moderado discurso quepa todos. De los quales algunos por ser solo colegidos de lo di cho en todo el libro, no tendran necessi-

dad mas que de ser aduertidos. Sea pues el primero, el que primero Gregor. Ho. 33. in Euang.

1. Thef 3.

primero que el trabajo venga, deuria de aplicarse que es andar cada vno apercebido de paciencia para qualquiera que dellos le sucediere. Porque como S. Gregorio dize, menos herida hazen las flechas que no vienen de improuifo, sino al hobre apercebido, a quien el refran juzga por medio combatido. Deste remedio vso S. Pablo co los de Thessalonica (apercibiendoles de quando en quado a padecer, y auifandoles para que ellos anduuiessen apercebidos) en su carta primera, diziendoles. Embiamos a Thimoteo nuestro hermano y ministro de Dios en la predicacion del Euangelio, para esforçaros en la Fe,y amonestaros, para que ninguno de vosotros se alborote en las tribulaciones que os vienen, porque sabeys bie, que a esso estamos ofrecidos, que aun quando estana yo con vosotros, os prophetizana y apercebia, que aniamos de padecer muchas, como ello ha fido, y vosotros lo sabeys. Por esso no queriendo esperar mas, he embiado a reconocer vuestra Fe, porque no os aya tentado el demonio, y aya yo trabajado embalde. Este apercibimiento, segun esto ha de ser mediante la buena y continua consideracion, de todo lo que atras queda dicho en este libro, y de la sabiduria, poder y bondad de Dios, y junto con esto travendo la carne exercitada en penitencias, y la voluntad mortificada, y no criada en regalos, y en falir siempre con lo que quiere. Y sobre todo con no assegurarfe, ni dormirfe con la prosperidad, sino temer en medio della, que vna aduerfidad, o otra la ha de desbaratar, quando menos pienfe:y con esto ninguna cosa podra suceder por mala y penosa que de suyo sea, que pueda alborotar al que assi anduniere apercebido.

Chrysoft.
Ho. cũ Sat
tonitus, &
Auretlianus acti
essent in
exilium
tom. 5.

El bienauenturado S. Iuan Chrysostomo, habla deste apercebimiento con los hombres quiuen en prosperidad, alegando aquel dicho del Sabio: Acuerdate del tiempo de la hambre, en el de la abundancia; y de la pobreza, y mendiguez, en el de la sobra de riquezas. De donde se saca, dize este santo, que si esta memoria tuuieres, gouernarte has templadamente en el tiempo que la prosperidad durare, y si la pobreza viniere, passarlà has con fortaleza. Porque el mal que no se esperaua, causa en el animo mucha turbacion, lo qual quando se espera es al contrario. Luego buen consejo es trocar por la memoria y apercebimiento de los males, la experiencia dellos. Desto parece dar este santo dos razones. La prime-

ra,por-

12, porque co esta memoria y recelo se aplaca Dios, q es aquel 1028. 2. ra, porque co esta memoria y receso se apraca bios, que aquel Proue. 14. en cuya mano estan los males, como lo hizo quando los de Ni Sapies me niue la tuuieron, y por no auerla tenido los Iudios (amenaza- tuens decli dos de su destruycion) los padecieron muchos y muy grandes, nabit maporque como el Sabio dize: El Sabio con el recelo definiara los lum, infimales. El loco con su loca consiança se enrreda en ellos. Y la ra piens siduzon que da, es la poca constancia de las cosas, que son como va ualuntur, rio que corre, mas ligeras que vn humo deshecho, y mas vanas &c. que la sombra: lo qual si bien se considera, ni lo suaue que pos fees te podra hinchar, ni lo amargo que esperas derribar, por que ni con los bienes que tienes te engreyras, ni de los que no tienes te amargaras. Assi lo aconsejaua Seneca a su amigo, q se hiziesse a pobre comida y vestido, porque quando viniesse la fuerça del padecerlo, pudiesse dezir. Esto es lo que yo he temido.

Seneca ad

Y paraq esta dotrina se vea clara, sea exéplo la historia del santo Iob, al qual llama este santo Doctor, admirable y grande, celebrado por todas las partidas del mundo, soldado de la piedad, vencedor coronado de todo el mundo, que passó por todo genero de peleas, y leuantò contra el demonio grandes trofeos. El qual el mesmo era en el muladar, que en los palacios reales auia fido: el mesmo mordido de gusanos, que auia sido atauiado con ricas vestiduras: este posseyò muchos criados, y el mesmo sufrio grandes injurias de criados, que contra el se leuantaron, de amigos que le deshonrauan, de la mesma muger que le reprehendia. Todas las cosas le manauan prime ro como fuente cantidad de dineros, grandeza de poder, gloria, paz, seguridad, honra, respeto, salud, y hijos: y en estas cosas ninguna le daua pena. Alcançaua riquezas, con seguridad, y firme prosperidad, y no sin razon, porque Dios le auia cercado por todas partes. Pero despues todo se le desparecio: porque entraron en su casa innumerables tempestades, mas y mayores que pueden ser creydas: pues que todas sus riquezas le fueron de vn golpe quitadas. Los hijos y criados, violenta- Iob. 1. mente muertos en la mesa, no con espada, o con segur, sino co la malicia del diablo, que derribò la cafa. A esta sazon la muger se estaua contra el armando. Los criados y amigos parte le escupieron en el rostro, como el lo asirma diziendo. No per Iob. 30donaron el escupirme en el rollo parte arremetieron a el , y le echaron de su casa, de suerte, que de alli adelante passaua su vidaen

Ibidem-

vida en el muladar, manando de su cuerpo fuentes de gusanos, y corriendo por todo aquel diamante precioso sangre y podre, y tomando vna teja se la quitaua, hecho de si mesmo carnicero, vn dolor facaua a otro, y tormentos intolerables, la noche mas molesta que el dia, y el dia que la noche : como el mesmo dize. Quando voy a dormir, digo: O Señor, quando amanecera? Quando me leuanto digo, O si viniesse la noche, le-Iob. 7. no de dolores desde primera noche, hasta el amanecer, todo lo veo malo, todo despeñaderos, todo peñascos, muchos que me fatiguen, ninguno que me consuele. Pero en tan gran tempe stad de tantas ondas tan insufribles, estuno firme con animo inculpable y generoso. Que lo hizo? Lo que vo dezia agora, que quando era rico se apercebia para la pobreza que esperaua. Quando sano, esperaua la enfermedad. Quando se via pa dre de tantos hijos, esperaua verse dellos huerfano. Y este te mor tuuo siempre consigo, y criò siempre esta congoxa, entendiendo la naturaleza y condicion de las cosas humanas, y la momentanea mudança y volubilidad de los negocios. Y por Tob. 3. esto dezia el. El temor que temia me vino, y el peligro de que me recelaua, me salio al camino, porque siempre con el pensamiento estaua mirando aquel temor, esperandole por momentos, y por esso no le turbò quando le vio venido. Y dize, ob. 3. Nunca calle, nunca tuue hora de reposo: esto es, nunca tuue con la prosperidad arrogancia, antes la calamidad que esperaua nunca me dexò reposar: y aunque sa abundancia me combidaua, y me amonestaua a buscar delevtes, pero la aspereza de lo que esperaua, desterraua de mi la seguridad : y aunque la felicidad presente casi me compelia a gozar de las cosas: pero el cuydado de lo que auia de venir, me rompia el gusto y suauidad dellas, y por esso dize este santo, que con la continua meditacion auia visto todo lo que despues le sucedio, a lo prospero y alegre: por esso sufrio con animo fuerte y alegre estas peleas, quando vinieron, como quien estaua ya antes que viniessen en ellas exercitado, y esto porque quando possehia la prosperidad, no se pegò a ella tanto, Iob. st. que oluidasse la aduersidad, como el dize en otra parte. Ple-

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

ga a Dios que tal y tal me venga, si me holgue jamas con las muchas riquezas que ania ganado, ni puse en el oro ni piedras preciosas mi constança: y da la causa luego, porque entendia su fragil naturaleza, y que ania de durar poco la pos-

fession

session della . Y declara luego lo que se sigue del Sol, y Lunaeste Doctor, diziendo. Pues que veo las estrellas que son perpetuas, mudarfe en algunos tiempos, ponerse el Sol, y la Luna, y escurecerse las estrellas, quanto mas las cosas terrenas y caducas?y por esso, ni con lo presente tenia mucho con tentamiento, ni de lo que perdia mucho dolor, porque bien sabia su condicion, y naturaleza. Hasta aqui son casi todas pa labras de sant Iuan Chrysostomo: de donde parece lo que vamos diziendo, y lo que el Sabio dize en los Prouerbios. No le Prouer. 12. melancolizara al justo lo que le acaeciere, pero los malos sera

llenos de afficiones.

Otro confuelo que es de sant Pedro en su canonica, es y no pequeño, pensar, que tienes en cada vno de los trabajos mu-scientes ez chos compañeros, especialmente, quando entre ellos considedem passio rares a lefu Christo y a fu madre, porque allende destos nobi- nel ei quæ lissimos capitanes, y de los Apostoles, y martyres ninguno ay in mundo de los que el mundo llama dichosos, que no padezca muy or - est, vestræ dinariamente muchos y muy grandes trabajos y varios, fino frateraita que los del mundo tienen por afrenta, que se sepan los suyos, y por eso, no los vees, y los amigos de Dios no los publican, por no publicar la virtud de la paciencia co q los sufren, y por que todos les parecen pocos y pequeños para lo que deffea pa decer. Lo que mas te ha de consolar es, que los mas q camina por este camino son los amigos de Dios, sus Prophetas, sus Pa triarcas, sus Apostoles, sus martyres, confessores, y virgines, el Hijo y su santa Madre. Considera pues puestos a vn lado los trabajados, y a otro los prosperados, aunq los caminos no tuuiessen tan diuersos paraderos como tienen, con qual compañia escogerias caminar? Yo me doy por respondido, q cola de Christo y su Madre, y la d ta buena géte como sigue tras ellos: pues es camino de que los Angeles del cielo tiene embidia san ta, por verse prinados de tanto bien, como es padecer trabajos por su Dios, y ser admitidos en esta parte a la suerte y compania de su Rey y Reyna. Pues quando te vieres con semejante esclauina, ten tu vna santa soberuia, de te ver admitido con el Rey assigido, a caminar con el su jornada, y verte en esta ra zon vassallo suyo, sin que otros, que en el mundo mas valen, lo alcancen: porque el Señor es particular Principe, y Rey de los afligidos y trabajados, cuya figura fue el Propheta Dauid, quando encerrado en la cuena Odollan,

fe le juntaron muchos que viuian amanga y trifte vida, y los o andauan fugitiuos y perseguidos por deudas, y alli los acogio y se hizo Principe dellos. Assi lo es el Hijo de Dios de los afli gidos, Principe por mil titulos, y por este particular, que es el fer el mas afligido que todos, y el auer tomado a cargo remedair sus afliciones a costa de las propias.

ienceses

lem pulsio sup is is

Pues si por abreuiar nos remitimos a los remedios que pue den sacarse de los primeros discursos deste libro, son muchos y de mucha fuerça, para confuelo del trabajado, pensar quan pocos son los trabajos, quá presto suele Dios sacar dellos, quá to interesse se nos sigue en tenerlos y en sufrirlos, como viene de la mano de Dios, y que queramos, que no se han d padecer, y que es mejor ganarle la boca, con hazer de fuerça virtud, y que con su poderosa mano fauorece al que de gana los sufre: y otras cofas que con la continua lecion deste libro vendran lue go a la memoria, la humildad, que el conocimiento de quien somos, y quien es Dios, nos obliga a tener: nuestros muchos trateraira pecados, por los quales merecemos mas y mayores penas y ca fligos: los innumerables beneficios que de su mano hemos recebido, y cada dia recebimos: el auernos dado de mil maneras el Hijo de sus entrañas: vna, para que suesse nuestro pariente: otra para que con su dotrina y exemplo nos enseñasse el camino del cielo: otra, para que co vna afrentosa muerte pagasse nuestras deudas al Padre, que de otra manera ninguna pudieramos pagar: de otra, nos le da en manjar: de otra, por abogado delante de su acatamiento, para que no nos hunda en los infiernos. Pues quien elto haze que nos negara? Mas habla do en particular, que no nos ha dado? El fer es suyo, la vida, el fustento, la casa, la tierra, la republica, los buenos padres, la dotrina, los Sacramentos, Yglefia, ley, predicadores della, mi nistros de nuestra salud, ruegos, regalos, amenazas, prendas de vida eterna, y otras cosas sin quento. Pues quien todo esso ha dado, que me negara? Porque he de desconsolarme? Porque he de pensar que el trabajo me embia para mal, sino para mucho bien? Todo nos lo enseño, a pensar, y a confiar en lo espiritual y temporal recebido el gran Propheta Dauid : especialmente considerados los bienes del espiritu, que hemos recebido, que fobrepujan sus fuerças humanas para entenderlos.

Pfal. 22.

Esto haze breue y elegantissimamete en vn Psalmo que co miença. El feñor es mi pastor, y me gouierna y apacienta, y se

que por

que por esta razon ninguna cosa me faltara: Y luego va diziedo, en particular, los particulares beneficios espirituales, por estilo de metaforas pastoriles, para que mejor entendamos el cuydado de nuestro gonierno y prouidencia suya. Lo primero quando me facò del abifmo de la nada, y me dio fer, y me pufo en vn lugar fertil, y de varios y lindos pastos, que son, dotrini, exemplo, escarmientos, sacramentos, escrituras, que es la dehesa de la santa yglesia, como naciessen otros entre Moros, Turcos y hereges: criome sobre las aguas, que siruen, no solo de beuer, sino de sustento principal, aguas frescas y sustanciales. Plinio dize, que ay vn genero de ouejas, que entrando en el agua se hazen de prietas blancas: mucho mejor muda el alma el color entrando en estas del Bautismo, que laua toda la tizne del pecado. De aqui entiende Dauid: y assi otros leen en este verso, Sobre aguas de regeneración me crio. Y porque al tiempo del amanecer de la razon es necessario saber a quien feruimos, y conuertirnos a el: esto hizo el Señor, conuirtiendo mi anima a su conocimiento: lleuome de la mano por las fendas de la virtud, que son las obras buenas, porque sin ellas no basta aquel conocimiento y conuersion . Y de aqui es, que lleuando tan buena guia y bracero, aunque me vea en el vitimo trance de la muerte, no temere los trabajos, porque vos Señor vays conmigo. Vuestra vara y baculo, que son los instrumentos de vuestro castigo, y para reduzirme sin hazerme mal (como el cayado del pastor para las ouejas, ) essas me tienen consolado y reduzido (que ambas cosas significa aquel vocablo, del qual se deduze el nombre, Paracleto, del Espiritu santo.) Tras esto, adereçastes me Senor, antes que lo supiesse yo pedir ni entender, delante de mi vna abundante y Real mesa, que es de vuestro santo cuerpo y sangre, valiente y vencedora contra mis enemigos, que tiemblan de verla. Quien no temera, viendo sentado a vuestra mesa, al que el quiere perseguir, sabiendo que soys el poderoso, y el que solo sabeys librar, y comiendo lo que vos comeys, que es a vos mesmo que soys la for taleza del combidado? Vngistes me Señor, có el olio santo de: los demas Sacramentos, y con el de la deuocion mi cabeça, pa ra que os pueda seruir con alegria: y diftes me a beuer de vn caliz de vuestro amor, que saca de si a los que lo beuen . O quan hermoso y dulce es! Y esta misericordia que Dios vsa comigo, no es para vn dia ni dos, ni ay temor con que se pierda, quanto a su parte toca, porque la vsarà todos los dias de mi vida; hasta ponerme en possession de la casa de Dios, que durarà

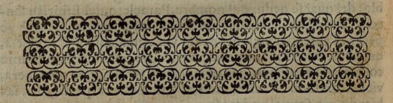
por largos y eternos años.

Pues que mejor triaca ni cabeça de biuora contra las mordeduras, que esta palabra de Dios, de que su prouidencia nos cubre con tanto cuydado, en cuerpo y en alma, vida y salud eterna, en los pensamientos, como en las obras y palabras, y en los mayores trabajos que sucedieren? Vengan pues Señor los que vos mandaredes, assigid este cuerpo y alma a vuestra voluntad en esta vida: que aunque esto no suera tato interesse mio, basta ser voluntad y prouidencia vuestra, que todo lo veys, todo lo sabeys, todo lo amays, y nada aborreceys de qua to criastes, hechura soy vuestra, oueja vuestra, y criatura vuestra: a vuestro cargo està mi sustento y mis caminos, en buenos ojos y en buenas manos cayeron, ojos de Dios, y manos de Padre piadoso y misericordioso, que de los males saca bienes por el que nos dessea: vos soys el dueño de todo, venid

quando quisieredes, corta por donde suere vuestra voluntad, que gloria mia es, y de todo el mundo, ser, padeciendo, instrumento, aunque

indigno, de vuestra mondamobament on

## FIN DEL LIBRO SEXTO.



LIBRO

action whereast one comments is in ast in tiber con-

## LIBRO SEPTIMO, DE LA PACIENCIA EN

De la Pacionela Christina, Lib. Filt.

las injurias, agrauios, y otras ofensas.

# PROLOGO.



O TIEN E cosa la ley del Euange lio que mas espante al mundo, ni por mas dificultosa se publique, que auer el Christiano de tener paciencia en las injurias, y perdonarlas, y amar a quien

se las dize,oen qualquier manera le agrania. De aqui es, que calificando un Philosopholas leyes y sectas, dixo de la de Mahoma, que no entendia como vuiesse gente de entendimiento, que tuuiesse ley tan puerca. De la de los Iudios dixo, que eraley de niños, pues no dezia el espiritu con la boca. Y que la de los Christianos era imposfible guardarse, pues mandana, no solo perdonar, sino tabien amar a los enemigos y injuriadores. La mesma dificultad muestran sentir los mundanos: y los vnos y los otros bablan y sienten con poca experiencia o consideracion, de lo que puede y obra en el coraçon de vn hombre la gracia y fauor de Dies. De aqui es cambien, Matth. 18. que quando pregunto sant Pedro al Señor, hasta quantas ofensas perdonaria a su proximo, si bastaria tener paciencia y perdonar basta siete vezes, pensando que se auia alargado mucho, porque le detenia la mala costumbre

tumbre que vehia en el mando, donde hasta vna vez, con dificultad perdonan los hombres, y despues desta, pocos, o ninguno ay que perdone la segunda, quanto mas siete. A lo qual respondio el Señor, que no solo siete, pero setenta vezes siete. Ensanchà dicipulos esse coraçon: y asi lo en-2. Cor. 6. sancharon ellos, y perdonaron sus injurias. Esto es lo que sant Pablo dezia. Nuestra boca anda abierta tras voso. tros o Corinthios, y nuestro coraço se ha ensanchado:ensanchad vosotros el vuestro, demanera que en el quepan amigos y enemigos, los agrauios, injurias, y ofensas, y el que las haze, que en esto confiste la perfectay verdadera paciencia. Esta dificultad fue la causa de tratarse en la sagrada Escriptura tantas vezes, y tan de espacio este argumento: y estamesma lo es, de que auiendo yo de tratar de paciencia, y no ser la menor, ni la menos necessaria, la que en las injurias se pide, no me quise contentar con menos que con vn libro della entero, el qual aunque es materia para muchos y largos discursos, sera de pocos y muy succintos, cuyo fin sera solo aueriguar, como no solo no es el tenerla negocio muy dificultoso, pero aun es for çoso y necessario, y juntamente poner algunas de las razo nes que le facilitan mas, y le hazen mas ligero y gustoso.

DISCURSO PRIMERO, QVE

la ley del Euangelio no es impossible ni dificultosa, y menos el mandamiento del perdonar.

Vna



N A de las cosas en que Dios nuestro Senor ha mostrado mas su providencia, y en ella su grandeza y liberalidad para con los hombres, aviendola mostrado en todas, es la facilidad del remedio que nos dexò en su ley, para el mal de nuestras almas: porques assi como en las cosas necessarias a la vida

humana la muestra, dando tanta abundancia en lo mas necessario, sin que nos aya de costar dinero ni trabajo (como queda dicho,) Assi, por ser la salud del alma tan preciosa, quiso dexar los requisitos della tan faciles, q ninguno pudiesse quexarse ni escusarse de alcaçarla y conseruarla por la dificultad: porque si con atencion lo cotejamos, tienen mas facil cura y remedio los males del alma, que los del cuerpo, có ser los del alma mas graues y perjudiciales. Porque como la experiencia nos enseña, para vna enfermedad del cuerpo, lo primero, vn medico folo (como ellos dizen) no puede curar vna multitud de enfermos. Lo segundo, podria ser, dessear salud vn enfer mo y procurarla, y faltar con que compre las medicinas, y pague al medico su trabajo y arte. Lo tercero, quando pueda, quiça no le hallara a mano, y si le halla, no ta docto, que le entienda la enfermedad, y sus causas, y remedios, como es mene ster: con las quales dificultades, y con otras comiença Hipocrates sus Aphorismos: al fin quando se hallasse todo aproposi to, podria fer, que la fuerça y malicia de la enfermedad venciesse al arte de la medicina, como dezia vn poeta.

Sup. lib. 3. dif. 1.nu.1.

### Non est in medico semper releuetur vt æger. Interdum docta plus valet arte malum.

Ouidius.r. de Ponto. elegi.4.

No esta siempre la mejoria del doliente en manos del medico, porque muchas vezes vence el mal a las letras y arte.

Pero si la enfermedad es del alma, se escusan todas estas discultades: por si basta querer vno, con la gracia de Dios, de coraçon ser curado, y por el mesmo caso queda sano, segun aque llo del Psalmo. Dixe y determineme de con sesar al Sesor mi pecado, y al punto me perdonalte Sesor la maldad de mi ofen sa: ninguna necessidad ay de dinero, antes se cura mejor mien tras menos ay. Vn medico suele bastar para millones de hombres, ninguno ay tan grande mal, que vença a los medicos ni medici-

Pfal, 31.

Luc. 17. Deut. 30.

Acto. 15.

Exod. 30.

Luc. 2.

medicinas, no ay necessidad de gastos, caminos ni peregrinaciones. El revno de Dios dentro de vosotros esta, dezia el Senor. Esto dezia Dios a su pueblo por su Propheta. El mandamiento que te doy en este dia, no excede a tus fuerças, no esta lexos de ti:no en el cielo, porque no te escuses de cumplirle. diziendo. Quien podia subir al cielo, para que nos le trayga, y le oygamos, y sepamos, y sabiendole le cumplamos? Ni esta allende el mar, para que no digas lo mesmo: que apar de ti, v dentro de ti esta, y en tu boca y en tu alma, para que le tengas a mano y le cumplas. Y pues esto se dize alli de vna lev de quien fant Pedro dize, que era vna carga tan pefada y dificultofa, que ni ellos ni sus padres pudieron con ella: quanto mas lo podra dezir Christo nuestro señor, que todas las dificultades tomo a su cargo, para librarnos dellas?en figura de lo qual mandaua, que quando contassen el pueblo todos ofreciessen medio ficlo, y que el rico no ofreciesse mas, ni el pobre menos. Que aunque en la presentacion del primogenitio al templo, mandauz al rico ofrecer cordero, y al pobre palominos, o tortolas, era, porque aquel facrificio era por el pecado: y destos ay mas y mayores, ordinariamente en casa de los ricos: pero aculla los yguala en la ofrenda, para dar a entender, que para el cumplir de la ley, todos fon yguales, y obliga a todos ygual mente, y a todos es facil, sin auer necessidad de riquezas para cumplirla. Assi que la ley de Christo es suauissima, como el dize en el Euangelio, y su carga ligera, como sant Augustin di ze, que por esso es ligera a los buenos (dexando a parte quato lo es de suyo) porque la llena Dios con ellos, y por esto la lla-

Aug.lib.3. Hypognoficon.

Luc. 3. Efai. 40. & 92.

Baruch. 5. Constituit Dominus humiliare omné mon

el el trabajo.

Esto quiso dezir sant Iuan Bautista, quando en el principio de su predicacion, trayendo lo de Esayas dixo, que todo valle auia de ser lleno con la venida del Señor: y todo monte auia de ser allanado, que es quitarse los tropieços, barrancos, cuestas, y discultades del camino del Señor, que antes auia en la ley vieja, y andar los Christianos por el camino llano. Cuyo comento destas palabras sueron las que el Propheta Baruch dixo, semejátes a ellas. Constituyò el Señor de humillar y alla nar todo monte alto, y peñas leuantadas, y de henchir los valles allanando la tierra, a sin de que Israel anduniesse con diligencia haziendo la honra de Dios: lo qual viendo otro Propheta

ma yugo, porque va vncido con el que la cumple, y parte con

pheta ya cumplido en el tiempo del Euangelio, en espiritu de tem excelpropheta dixo. Consolad, consolad a mi pueblo, y hablalde al coraçon: que es dezir, hablalde y dezilde regalos y cordiales caricias, porque esto es hablar al coraçon que siempre quiere platicas dulces y alegres, y huye de las tristes y amargas. Lo que le aueys de dezir es, que ya su malicia es acabada: esto es, su trabajo y afan, que esto quiere alli dezir malicia: y en otras muchas partes de las diuinas letras, como S. Hieronymo y otros lo notá:y en el libro primero y segundo deste libro queda aduertido mas largamente. A si, que en dezir que se acabo para el pueblo la malicia con el Euangelio, es dezir, que la mo lestia, y trabajo, y disgusto, se le acabò: porque la ley que en el se predica, viene descargada de todo afan y trabajo, con q antes della se viuia. Harto mas escabroso y aspero es el camino de los malos, que figuen el del mundo y la carne. Que hizieras si Dios te mandara solicitar vna muger casada principal, con la costa, inquietud, peligros, y desconciertos que agora vsan los que tratan deste pecado?o si te mandara pretender va oficio en corte, o fustentar las galas y vanidades q el mundo inuenta? quien no murmurara? quie lo sufriera? Pues no te dexò fino el camino llano y facil, cuya diferencia dixo breuemente Proue. 18. el Sabio. El camino de los perezosos (por quien fant Gregorio Iter pigro entiende los pecadores y malos) es camino de espinas y abro- ru vespres jos, pero el camino de los buenos, sin tropieço chico ni gran- & spinæ, de. Esta facilidad nace de dos rayzes: la vna, de auer el Señor offendicureduzido seyscientos y treze preceptos de la vieja ley, al pre- 10. cepto del amor, que es solo vno, y suaue. La segunda, el fauor Gregor. y ayuda que nos da para cumplirlo, y a vezes mayor en lo que mas dificultoso parece, que en lo facil mas vezes permite que cavgamos. Esto segundo (dize sant Gregorio) porque conozcamos nuestras pocas fuerças: y lo primero, porg conozcamos su fauor, pues mediante el, y no menos, vencemos lo mucho, teniendo experiencia que caemos en lo poco: assi como el pa dre que lleua a pie el hijo pequeñito por lo llano, donde aun muchas vezes cropieça y cae:pero por las peñas, por los rios, por los atolladeros y otros malos caminos, le lleua a cueitas y en sus braços: de donde se signe, que el niño va mas seguro y descansado por el mal camino, que por el bueno: porq por el bueno trabajan sus pocas suerças, y por el malo los bra ços de su padre : y esto es ser yugo, pero yugo suaue, la ley de

fum, &c. vique honore Dei. Ifa1. 61.

Ioan. 6.

Iesu Christo. Y si tu experimentares dureza en ella, atribuvr la deues atu mala inclinacion y costumbre, que ella muy ligera es, y suaue para toda ceruiz. Mysterio tuuo quando el Senor publico el del santissimo Sacramento, que vnos dixeron. Dura palabra es esta, hablando de aquella que les dezia el Senor, Sino comieredes mi cuerpo y beuieredes mi sangre, no te dreys en vosotros vida. Y oyda esta respuesta, boluiose a sus dicipulos, y dixoles. Y vosotros quereys tambien partiros de mi?Responden: Señor donde yremos, que teneys palabras de vida? Cosa marauillosa parece a la mesma palabra, tan diserente respuesta de la primera : pero no lo es, porque la dureza que los primeros hallaron, no estaua en la doctrina, sino en el coraçon del que respondio que era dura. Dize el bienauenturado sant Bernardo. Assi os digo, que hasta oy, quando Christo habla, es manifiesto, que sus palabras son a algunos espiritu y vida, y por esso le siguen : y a otros porque les pare cen duras, buscan en otras partes, y por otros caminos su mi ferable consolacion. Assi, que no traen la carga y peso las pa labras, sino en las orejas agrauadas se halla, y por esso se les antoja que Iesu Christo les manda cosas graues : pero la verdad es, que sus mandamientos no son pesados. Esto es lo que Verbu cru el Apostol sant Pablo dezia, La palabra de la Cruz a los que perecen es locura, pero a los que van camino de saluacion,an tes trae configo la fuerça para guardarla. A los vasos de barro es la ley de Dios vara de hierro, que no tiene esse nombre, fino por ser mala de doblar, que esso es lo del Psalmo. La va-Virga di ra de tu Reyno es vara ygual y derecha. Todo el mal es, mirarla de lexos, y no prouarla de cerca, que luego pareceria virga reg. lo que es. Mirarla el mundo de lexos, y ha la miedo, y huye, como Moyses a su vara, que le parecia serpiente, y huya, hasta que el Señor le dixo, que la tomasse por la cola en la mano, y haziendolo assi, se boluia vara, la que mirada de lexos era fierpe. Assi lo es la ley de Dios mirada de lexos, que te haze huyr. Comparaua Seneca la virtud (que es el cumplimiento de la ley) a las montañas que se encuentran en los caminos, que vistas de lexos espantan al caminante, pareciendole que son menester alas para passar aquella altura, y a vezes se bueluen atras, desesperados de poder passar de la otra parte : pero llegados al pie de la sierra, se vee que ay camino, no solo para el que a pie camina, pero para caualgaduras, y aun

eis pereuntibus, &c.

Pfal. 44. rectionis, tui. Exod. 3.

vaun carros. Assi es el que despreciando la dificultad, que la virtud, o la ley ofrece a los ojos, se llega a ponerla por obra, que alli experimenta la facilidad, aun para fuerças mas flacas

que las fuyas.

Segun lo que queda dicho, no folo el resto de la ley del Eua gelio queda descargada de dificultades y asperezas:pero el có sejo o mandamiento del perdonar las injurias y agranios de nuestros hermanos, lo queda : pues como saut Augustin dize, ninguna escusa nos queda del no cumplirlo : que esta limosna ho,6, tom. (que assillama al perdonar y amar al enemigo) no nos la man 10. dan sacar de la bolsa, o de la despensa, que no todas vezes seria facil de hallar en ella, fino del coraçon, que nunca puede ser agotado amor, y caridad, y perdon de injurias : sola la passio. que nos ciega, al tiempo del perdonar, nos haze brauo y dificultoso lo que es tan facil por tantos caminos, que si trocassemos las balanças, y fuessemos los injuriadores, nos pareceria en el injuriado facilissimo el perdonar: porque entonces, en lugar de la passion que ciega, auria desseo del perdo, y este to do el mal tropieço allana. Y pues con sola luz natural tenian muchos Gentiles este camino por llano (de dode tiene el Chri stiano harta razon de auergonçarse) porq no lo ha de ser mas en el que tiene Fe, exemplos de raros perdones de injurias, y fauor especial prometido, y aun a vezes experimentado, para fufrirlas y perdonarlas? Muchos exéplos nos pone Plutarco en vn libro entero que intitulò de los bienes y prouechos que litate capi podemos sacar d'los enemigos. Seneca dize ser necessario buscar los enemigos, para ser amonestados a viuir con recato, en que el enemigo y su persecucion tiene mas fuerça que la blanda persuasion del amigo. Cesar llorò viendo la cabeça de Pom peyo su enemigo. Alexandro decendio de su cauallo viendo a Dario su enemigo muerto y caydo del suyo, diziendo, que lo hazia, para confessar, que los sucessos de la guerra eran varios. Porsena se hizo amigo de Sceuola, vno de los conjurados con tra el. Y de Diogenes Philosopho dize Laercio, que auiendole escupido Lentulo en la cara, le dixo con gran mansedumbre. Yo publicare Lentulo, que se engañan los que dizen que no te neys boca. Que diremos de aquel Principe de los Athenienses Phocion, que condenado a muerte, por engaños y afechanças de los suyos, preguntado que queria dexar dicho a su hijo antes de la muerte, Respondio. Lo que quiero es, que jamas se acuerde

Lib. 50.ho

Plu, de vti enda abini Non eris memor in u in ciuiun tuoru.

acuerde de la injuria que agora de los Atenienses padezco : 6 Leuit. 19. parece que ania leydo y professado la ley del Leuitico, que di ze. No tengas en la memoria la injuria de tus ciudadanos: Y semejante sue la ley que restere Plutarco que hizo aquel gran Trafybulo, que despues de auer librado a la ciudad de Athe. nas de la tirania de treynta tiranos que se auian leuantado: despues de pacifica la ciudad, y hecha la reconciliació con los tiranos, mando por ley, que para siempre ninguno dellos fuesfe acusado de la traycion passada: la qual llamaron la lev del

Zacha.4.

oluido. Pues si esto era tan facil, y tan vsado entre los getiles. porque ha de fer dificultofo y oluidado entre los Christianos de los quales dize el Propheta Zacharias, que en el tiepo dellos auía de auer hombres como Dauid, y como los Angeles (a los quales fue el mesmo Dauid comparado) que quiere dezir, Sin passiones, sin venganças, gente perdonadora, que auno los ofendamos con nuestros pecados, a los de nuestra guarda. y a los demas que estan en nuestra presencia, y lo fienten en el alma: pero ni fe enojan con nofotros, ni nos dexan: antes hazen su oficio como antes. A ssi ay muchos hombres agora, como angeles, manfos, perdonadores, y casi como infensibles de injurias, como del santo Iob lo dize la Escriptura, o benia co

mo agua, tan suauemente y tan sin desgusto ni estoruo, las mo fas y injurias que le dezian y hazian:assi los ay agora como an geles de Dios, como Dauid, que ni se engrehia con lisonjas, ni

por malos que feamos, y malas las obras con que fe ofenden, y

Iob. 5:

2. Reg. 14. se enojaua con injurias y maldiciones: y assi como los angeles,

ho. de Dauid. & Sau-

el desprecio de sus consejos y amonestaciones, no dexan de Chry.to.r. guardarnos y aconsejarnos. Sant Juan Chrysostomo dize, que la reconciliacion con nosotros de nuestro enemigo, mas esta en nuestra mano que en la suya, cuyas palabras son las que se figuen. Todas las vezes que de su masedumbre alabaresoa Da nid, alabale mas de auer guardado la vida a Saul. Pues bien co siderado mucho menos es refrenar las propias codicias, que vencer el furor ageno, y reprimir vn coraçon tan emponçona do, y facar de tan deshecha tempestad, tanta y tan so siegada tranquilidad y bonança, y banar de lagrimas los ojos furiofos

y homicidas, que esto es negocio de pasmo y admiracion. Por que si Saul vuiera sido hobre moderado y justo, no era dificultofo boluerle a la antigua virtud: pero auiedo fido fiero y tray do a la cumbre de la malicia : y auiendo ya acometido al ho-

micidio,

micidio, boluerle en tan breue tiempo, y mudarle de suerte q lance del alma toda aquella amargura, a quien no espantarà que merezca nombre de Philosopho? Assi tu, si alguna vez tu enemigo te viniere a las manos, no pongas los ojos en como te vengaras, y le embiaras dellas deshonrado y maltratado: fino en como le fanaras, y le bolueras a buen feso y juyzio: ni le de xes de la mano, hasta que hagas y padezcas todo lo que fuere necessario, para que de tu mansedumbre quede su malicia y su insolécia vécida, pues para esto tienes las armas mas poderosas, que es la humanidad y benignidad: lo qual declarò vn sabio diziendo. La palabra blanda quebranta los huessos. Dime tu, que cosa ay mas dura que vn huesso? Y con todo, quando vno fuere tan duro como vn huesto, facilmente le quebrantarà y ablandarà el que con mansedumbre le tratare. Y otra vez di ze el mesmo. La respuesta humilde, desbarata los enojos. De Prouer. 152 donde queda claro, que el alborotarfe tu enemigo, o reconciliarse contigo, mas està en tu mano que en la suya. Porque no està en la de los ayrados, sino en la nuestra, el apagarse su yra, o encenderse mas de lo que esta. Estas son palabras de sant Iuã Chryfostomo: lo qual luego declara con este exemplo. Si soplares vn fuego pequeño, claro esta que le enciédes mas de lo que esta. Y al reues, si le escupes, le apagas: y lo vno y lo orro esta en tu mano, porque lo vno y lo otro sale de tu boca. Lo mesmo acaece en la enemistad de tu proximo : si en tiempo della y de su colera dizes palabras hinchadas, enciendes el fuego de sus enojos, y enciendes los carbones de su colera : pero si respondes palabras blandas y moderadas, antes que mas se encié da la yra, la tienes apagada. No alegues pues, dixome esta y aquella injuria, pues el dezirla y el callarla estuuo en tu propia mano. Y desta manera esta en tu poder, encender la yra como centella, o apagarla, y leuantar, o amanfar el furor de tu enemigo. Hasta aqui Chrysostomo . Pues que cosa mas sacil que la que en nuestra mano esta puesta? mayormente si tra-- tamos de domar nueltros animos, para que apartando sal shilos ojos del propio amor, los pongamos en quie obnete per ozimos manda negar a nofotros milmos, a in il violog marias, orofbuorquien no deuemos agradar, o on estremiti ya fornos, y començar ol najup a onila humbrar con alegria a quie el quito, per ene el las cabrame es mestro Diosega no av niaura orro quompira co el Huffa aqui for valabras del Pro-

Prouer.26.

Terrall de Addacia

manpman cours Rel

DISCVR-

### DISCVRSO SEGVNDO, DE LA

primera razon para tener paciencia en las injurias y perdonarlas, que es mandarlo y rogarlo Iesu Christo nuestro Redemptor.

I.

Tertul. de pœnitétia, cap. 4.00 Audacia, &c.



V N Q V E no tuniera esta virtud otra ra zon para ser amada y preciada de los hom bres, sino auerla Iesu Christo dexado man dada, y por principal negocio de su regalo y nuestro prouecho, tan encomendada, era esta tan bastante, q Tertuliano dize, q es atreuimiento grande buscar otras donde esta se descubre. Las palabras deste Do

ctor son, Atreuimiento me parece el disputar, que tal es lo q Dios manda: porque lo que Dios vna vez manda, aunque es bueno, no se ha de obedecer porque lo es, sino porq el lo man da:y para hazer el mandado, primero es la magestad del poder de Dios,y la autoridad del que lo manda, q el prouecho o interes del que ha de obedecer. Si es bueno hazer penitencia, o no. Que rebuelues? Dios lo manda. Hasta aqui son palabras de Tertuliano: y auque no da mas razo que esta, ella es clara, por que Dios es a quien sirue cielo y tierra, y todas las criaturas, aun antes q tuuiessen ser: porque S. Pablo dize, que llama Dios las cosas antes que sea, como si va fuessen, o como a las que ya son. Quando criaua el mundo, llama na al sol. A sol? Señor que mandays? que feays : Que me plaze Señor, ya foy. A cielo? Senor que mandays? que seays. Que me plaze de ser, ya soy Senor. Y assi de las de mas. Y no sue S. Pablo el primero que lo dixo, que antes lo auia dicho el Propheta Baruc hablando del gran poder de Dios, diziendo, Sabeys que tal es Dios? el que embia como vn paje a la luz, y la llama otra vez, y obedece téblando, y a las estrellas les dio luz en los lugares donde las puso, y la tienen con alegria. Y quando las crio, no hizo mas q llamarlas, no fiendo, para q fueffen: y ellas respondiero, Señor ya fomos, y començaron a fernirle de alumbrar con alegria a quie el quiso, porque el las crio. Este es nuestro Dios, y no ay mi aura otro q compita có el Hasta aqui son palabras del Propheta,

Rom. 4. Vocat ea que no sunt tamquam ea que sut. Baruc. 3.

pheta, de las quales, y de las de S. Pablo, se saca el gran poder de Dios, pues el Rey manda y llama al paje que tiene, y al que no tiene embalde le llamara. Pero Dios assi manda y llama a

las cosas que no son, como a las que son.

Pues este es el Señor, es el que nos manda perdonar las injurias, diziendo y aduirtiendo, que el es el que lo manda: Este es mi mandamiento, que os ameys, que os fufrays, que os perdoneys vnos a otros. Y en otra parte: Aunque se dixo a los antiguos, amaras a tu amigo, y aborreceras a tu enemigo: Pe- Matth. 5. ro yo os digo, que ameys a vuestros enemigos. Yo foy el que lo mando: Yo que mande a la vallena, que tragasse a Ionas, y luego le trago, y en diziendo que lo vomitasse, lo lanço luego. Yo que mande a los leones, que no tocassen a Daniel, y al fue- Dan. 8. go que no quemasse a los moços en Babylonia, al mar q diesse Exod. 14. passo a los de mi pueblo, yo mesmo os digo y mando, que os ameys y perdoneys vnos a otros. Donde fera bien notar, que todas las cosas insensibles y irracionales obedecen a Dios, aunque sin entendimiento ni sentido. Assi lo dize Dauid, en Psal. 1450 vn Psalmo donde combida a todas las criaturas, que estan en el cielo, y en la tierra a loarle, desde los Angeles hasta las sauandijas, y en llegando a las que residen en los ayres, dize: Vosotros fuego, granizo, nieue, elada, y los vietos que leuantays las tépestades, que os empleays en hazer su mandamiento:lo qual entiende, no solo quando hazen los oficios naturales, para que fueron criados, como alumbrar el Sol, quemar el fuego, correr las aguas, enfriar la nieue : cosa marauillosa es vna llama de fuego, como obedece quando le mandan quemar vn tizon, que de bueltas por vn lado y otro, detro y fuera. Pues no folo entonces, fino quando les manda fu Dios que hagan oficios contrarios a sus inclinaciones, lo qual hizo el fuego en el horno de Babylonia, quemando, y no quemando: quemando las ataduras y los atizadores del horno, y referuando a los sieruos de Dios. El agua del Iordan corre naturalmente quando Dios lo manda, y no corre, quando el mefmo lo manda. El Sol se detiene, y se escurece, quando Dios se lo manda, como tambien alumbra y figue su carrera, quando el mesino so manda. Y assi en todos los demas milagros, los quales quando los obra, siruen de dar a conocer el poder de Dios: y que es Senor de todo, a quien todas las cosas obedecen. Pues si todas las criaturas, aun las que son sin conoci- Dan. 3.

2.

miento, obedecen a Dios en quanto les manda, aunque sea tan discultoso, que sea contra su particular inclinacion, cuya corriente siguen, con tanta dulçura y suavidad, el hóbre que entiende esta razon, y quanta tiene de obedecer al que todo lo puede, y de nada tiene necessidad, por ser Señor de todo, y al que puede (a pesar del inobediente) hazer su voluntad, si mas razon espera para luego obedecer? Mas que cosa auria tan discultosa: que vn Rey, o poderoso Principe, no acabasse luego contigo, aunque suesse esta que tenemos entre manos, si el te la mandasse, o rogasse? Pues que poder ay en la tierra, que con el de Dios pueda compararse? y pues el lo manda, el lo ruega, y lo amenaza, que ay que aguardar mas razones? Luego bien dize Tertuliano, que examinar lo que Dios manda para auer de obedecer, despues de entendido que lo manda, es atreuimiento.

Pfal. 118.

Gen. 12.

Gen. 3.

12

Esta razon basto para hazer temblar a Dauid, quando dize que los Principes le auian perseguido sin culpa, pero que con todo esso estana teblando su coraçon de las palabras de Dios. Y dize fant Gregorio: Que me maté fi esto no es lo de la cueua, quando a Saul corto parte de la ropa, que le perseguia, co ser la persecucion tan injusta y tiranica. Quando Iacob salio de casa de su suegro sin licencia suya, y el suegro sue tras el,le dixo, que agradeciesse a que Dios le auia madado aquella noche, que no le hiziesse mal, con ser Gentil idolatra, que aun al tiempo que lo dixo andava alli buscado sus idolos. Que ha de hazer el Christiano, que cree, adora, y professa la obediencia de Dios? Bueno fuera que quando mando a Noe, que hiziesse el arca, y entrassen todos los animales en ella para librarse de su ira, y de la muerte y acabamiento del mundo, que quando los animales venian, escogiera Noelos mansos, y los que a el le dauan gusto, que auian de ser mas cercanamente para sui prouecho, como carneros, vacas, ouejas, y corderos, &c. y en llegando el lobo, el leon, y los asquerosos, no los quisiera admitir, ni guardar en el arca. Pues esso haze el que despues de auer Dios mandado, que abra y enfanche el coraçon, y admita en el a todos, buenos y malos, amigos, y enemigos ey folos admite a el, los que le parece, y de los que gusta de su amiftad, y los asquerosos, y asperos de costumbres, y los g aborrece no los quiera admitir, siedo de Dios el coraçon, y anien-

No

doselo mandado.

No obstante que concluye la sentencia de Tertuliano, que no auiamos, ni era necessario tratar mas desta razo, pero dispueltos para obedecer por ella, profigamos adelante con las que el Señor nos dexo, para acabar de derribar elta fuerca y dureza de los coraçones. Haz cuenta q no es Dios tu criador, o aunque lo es, que no te manda perdonar la injuria, fino g es tu amigo solamente, v te pide que lo hagas: que cosa nos podria pedir vn verdadero amigo, o fin vergueça le pudiessemos negar, mayormente siendo amigo, padre, hermano y esposo, y todo lo que en ternura de amistad puede obligar?o que padre Ioan,15: ay en la tierra, que con el se pueda comparar, aujendo el dicho, que a ninguno de los padres carnales llamemos en su coparacion padre, porque ninguno de ellos con grande ventaja tiene el amor paternal a sus hijos, que el tiene a todos los hombres? Pues a la amistad de Dios, qual otra se puede comparar, pues el mesmo dize, que ninguna puede passar de la q da la vida, por el amigo?y el dio la suya, que era vida de Dios por sus enemigos y ofensores? Pues si esto es assi, que pidiendote tu amigo, o tu padre vna cosa por dificultosa que sea y grane, no se la auias de negar, qual se puede negar a tan buen padre como Iesu Christo? Despues de muerto el Patriarcha Tacob, cobraron miedo sus hijos acordandose de la injuria q a su hermano Ioseph auian hecho, que tan poderoso era en el Reyno donde quedauan, viendose debaxo de su poder : y tomaron por consejo de yrse a el (como fueron ) y dezirle . Tu Gen. vlti. padre antes que muriesse nos mando, q de su parte te dixessemos estas palabras: Ruegote hijo q te oluides de la maldad q contigo víaron tus hermanos, y del pecado y malicia, có que te maltrataron: Y nosotros de nuestra parte te lo rogamos de rodillas, que hagas gracia deste pecado a tu mesmo padre, q para rogartelo le tomo a su cuenta. Lloro Ioseph, consololos, y boluio por ellos, escusando su pecado, y diziendo: Hermanos quien es el que puede refistir a la voluntad de Dios? la qual fue causa, que yo padeciesse aquel trabajo. Por estas palabras no folo los perdono, pero añadio el confolarlos, y el boluer por ellos, y escusarlos. Con lo qual cumplio lo que Iesus Christo nos dexo enseñado en el Enangelio : Si alguno Matth. 5. te cargare parà lleuarle algu peso, o carga, trecho de mil pasfos, ve con el, y lleuala otros dos mil. Para que entendamos, que aun hemos de hazer dos vezes mas por el proximo.

4.

Luc. 22

ximo, que sufrir y perdonar su injuria, y aquello en que nos es cargofo: Afsi lo haze Ioseph, que le piden solo el perdon, y el anade escusa y consuelo, que son dos cosas mas : y las mesmas nos dexo enseñadas por exemplo en la Cruz el Señor, el qual no solo perdono a sus enemigos y perseguidores, y matadores, pero rogo por ellos al padre, y escusolos delante de fu juyzio, diziendo: Perdonalos Señor, que no faben lo q hazen, y lo mesmo hizo Dauid, quando le estaua Semey injuria-

Luc. 23.

do: Dexale, maldigame, que Dios se lo manda. 2. Reg. 16.

Pues dessa manera los q hazé ofensa a su proximo, y yo en su nombre, digo a los ofendidos, esta mesma razon que a Ioseph dixeron sus hermanos; Nuestro padre Iesu Christo (y q buen padre) antes de su muerte, antes en la mesma noche, cenando, el dia antes que muriesse, dexo mandado, que te dixessemos de su parte, que te oluides de las injurias, y de la malicia y traycion, con que te trate, o te trato fulano en tal dia, y yo de mi parte te lo ruego, que perdones a Iesu Christo padre tuyo y mio, esta ofensa que el tomo a su cuenta, para pagarla colmadamente, a quie la perdonare. Quiero contar aqui vn cuento, que me acuerdo auer leydo muchos años ha, sin acordarme en que autor, que no quiero darle mas autoridad, que la que comigo tiene, pero luego se vera, que auque no aya fido, no es impertinente el contarle. Ley alli, que auia vn hobre muerto al padre de otro, y el marador andaua retirado, y escodido del hijo del muerto, porque no le ania querido perdonar. Sucedio que vn dia de Viernes santo, andando las estaciones, el vno y el otro se vinieron a caso a encontrar en vna calle, y turbado el matador echose a los pies del hijo del muerto, y dixole: Perdonadme por amor de Iesu Christo que murio tal dia como oy por nosotros, assi el os perdone: Con estas palabras vino Dios en su coraçon, y dixo: Yo os perdono por amor de aquel que en este dia murio por mi, y leuantole del fuelo, y abraçole, y dexole yr. Sucedio, que en la primera Iglesia donde llego a sus estaciones estaua puesto para la ofrenda sobre vnas almohadas, para que adorassen los que las andauan, vn crucifixo mediano de bulto, y llegando este q auia perdonado, a besar los pies al Santo crucifixo, se desenclauaron las manos, y se leuanto y le abraço, besandole en el carrillo, y dixo en alta boz: A quien tal obra ha hecho oy por mi amor, justo es que yo le haga este regalo. Y dicho esto, se torno

torno a enclauar las manos como de antes estaua. Bienaueturado hombre, que tal regalo y fauor merecio recebir de mano del hijo de Dios. Ya dixe que este cuento no me acuerdo donde le ley, ni le vendo por mas cierto, que auerle leydo, pero en caso que no sea verdadero, vna cosa alomenos es de Fe Catholica y certissima, que este fauor es lo menos que Iesu Christo hara por quié le sirviere en perdonar las ofensas a su hermano, como expressaméte parece en el discurso del Euangelio, y no folo en la otra vida, pero aŭ en esta sabe Dios mostrarse desto agradecido, como se muestra seruido del g oluidando las injurias, no conoce contrarios ni enemigos, de quie tomar vengança: cuya demonstracion, parece clarissima, en lo 3 Reg 3. que passo el mesmo Dios con el Rey Salomon, quando le pidio en su oracion, sabiduria para saber gouernar su Reyno co justicia: que en respuesta desta peticion le dixo: Porque pediste para ti,no vida ni riquezas, ni las vidas de tus enemigos, fino fola sabiduria, para hazer acertadaméte los juyzios, por esso te concedo lo que pides, que seas el mas sabio, que todos los hombres del mundo, y tras esso te dare con grande abundácia las riquezas y gloria que no pediste, que ninguno la aya tenido tanta desde que en el mundo ay Reyes, y assi mesmo la vida larga, si como tu padre caminares por mis mandamientos, tanto le agrado a Dios oluidarse de los enemigos, y no pedir vengança dellos: Quanto mas se agradara de perdonarlos por su nombre.

DISCVRSO TERCERO, QVE no solo de palabra, mas aun con su exemplo nos enseña Dios a perdónar.



ON la costúbre ordinaria suya va Iesu Christo en esta dorrina del perdon de las injurias, de hazer primero lo q enseña, poniendonos delante su exeplo, en quanto Dios, que como el perdona a los hom bres tantas ofensas, assi les perdonemos las nuestras, pues somos hijos de Dios, y los hijos se han de parecer en las condi-

ciones a los padres. Por lo qual dize el mesino en el Euangelio:Perdonad a vuestros injuriadores y ofensores, porque em

I.

Gen. I.

Deus, oui propriu oft mifereri femper, &

Mebr. P.

parcere.

Rebr. F.

esto os parezcays ser hijos de vuestro padre celestial, que perdona a los suyos, y les haze bien. Aquellas palabras: Hagamos al hombre a imagen y femejança nuestra, comunmente las declaran, que como en Dios ay vna naturaleza, y tres personas:asi en el hombre, vna naturaleza y tres potencias. Sant Iuan Chrysostomo lo declara del madar a las criaturas. Sant Augustin del perdonar, en que nos parecemos a Dios,a quien es propio el tener misericordia y perdonar, como la Iglesia dize en vna oracion. Si los hombres conociessen la magestad deste titulo de hijos de Dios, poco era quanto se les manda: Titulo que no merecieron, ni alcançaron los Angeles, por su naturaleza, como sant Pablo dize: A qual de los Angeles, dixo Dios, tu eres mi hijo? sieruos si los llama, que siruen al mesmo Dios, y a los que quieren ser hijos suyos, como el mesmo Pablo dize. Todos son espiritus, ministros, embiados de Dios a la tierra, en fauor, y para que firuan a los que son herederos de la salud. Quanto le costo a Dauid, ser, no hijo, fino yerno de Saul? quantos trabajos, peligros y guerras? Quanto mas se ha de padecer por ser hijo de Dios, y hermano de Iesu Christo, heredero del cielo, y parecido al padre eterno, y celestial? Pues en esto dize el Señor, que lo parecemos, mas que en otras cosas: le vno por ser propio de Dios, perdonar pecados: Quien puede perdonarlos, sino solo Dios, dezian los del Euangelio? aunque los ministros del Sacrameto de la penitencia los perdonan, pero es por ministerio, y no de su propria autoridad, y pecados no hechos contra ellos, fino contra Dios. Solo Dios perdona los cometidos contra su Magestad, y quando otro alguno los perdona, es por su authoridad y comission. Pero el que perdona las ofensas suyas, en esto le parece a su padre Dios. Lo segundo se le parecera en la impassibilidad, que assi como Dios no puede ser ofendido de nadie, esto es, que aunque el pecador le ofenda quanto es de su parte, pero no penetra el pecado a Dios, ni le fatiga, ni entriftece, porque tiene vna naturaleza, que no lo compadece: A si el q en esta naturaleza le parece, y la participa, que son los hijos suyos por adopcion, y por participacion de su misma naturaleza, no pueden ser ofendidos. Que aquella naturaleza y gracia, es como vnas coraças dininas, que rebaten la ofensa sin recebirla, como en Dios. Esto es lo que se le Psalmege. promete al justo en el Psalmo: No llegara el mal a ti, ni el açote

açote se acercara por tus moradas, y esto en siendo hijo de Non acce-Dios. Porque aunque sus enemigos lo procuren, no les llega det ad te pena ni tristeza, porque rebaten las ofensas, no con vengança, fino con paciencia, y gualdad de animo, y perdon de su coracon. Detto se espantan los cielos, como S. Pablo dize, hablan- 1. Cor. 4. do de las persecuciones de los tiranos, y de la paciencia con que los Apostoles las sufrian: Estamos hechos vn marauilloso espectaculo a los Angeles, al mundo, y a los hom. bres.

24

Lo tercero se nos parece ser hijos de Dios, en el perdonar y sufrir. Porque negando a los padres, y a las leves del mudo, en las del cielo se echa de ver, quien es hijo de Dios. Esto es lo que sant Iuan dize, q dio poder a los hombres de ser hechos Ioan 10 hijos de Dios, los quales, ni nacen de pecados, ni de carne y sangre, ni voluntad de varon (que esto ya lo rienen renunciado, porque de alli no falen, sino feroces, brauos, impacientes, y vengatiuos, como les viene de su primero padre Adam) sino de Dios, que es manfo, piadofo, y perdonador, que con ser tãtas vezes y tan grauemente ofendido de los pecadores, y por otra parte tan poderoso para castigarlos, como quisiere, y quando quifiere, en lugar desto les haze bien a todos, q manda al Sol que salga cada dia, y alumbre y caliete a todos, buenos y malos, y embia sus temporales sobre todos, justos y pecadores. Y para que se entienda esta misericordia, nota q podria dezir alguno: Esso hazelo quiça, porque no se podria hazer otra cosa. Porq como podria el hazer, q el Sol alumbrasse a los buenos y no a los malos? y como auía de llouer en la haça del bueno, y no en la del malo, si esta juntas? A esto digo q el poder de Dios a todo se estiende:y porque el malo lo entienda, y el bueno no lo ignore, ya ha acontecido, quando la coluna de fuego alumbrana al pueblo, y no a los Egypcios. Y Exod. 13. por Amos dize, q para cattigarlos y reduzirlos les auia em- Amos.4. biado castigos, y el vno era, q auia llouido en vnos pueblos; y no en otros, y q en vna haça ania llouido y no en otra, y se secaua. Pues agora para nuestra dotrina, no quiere embiar este Psal.72. castigo, sino Sol para todos, y agua para todos. Y aun bié mi- Ecce ipsi rado mas parte se lleua destos beneficios los malos, porq ellos son los ricos, como el Psalmo dize: Echa de ver que los varones pecadores se tiene las riquezas abundates en el siglo, ellos tiene las tierras de pan, las viñas, dehesas, possessiones, gana-diuitias.

peccatores abundates in feculo obrinuerue

dos, el oro, plata, y regalos, contentandose los buenos con lo que basta para el sastento, y algunos dellos, có lo que los malos ricos desechau. Y nota que dize, que haze nacer su Sol, por que aun lo que tu das a tu proximo, y lo que le perdonas, no es tuyo, sino ageno, pues ni tu hazienda, ni tu honra es tuya, sino de Dios. Pero Dios su Sol y su agua da a los malos, tu no, sino la hazienda de quien te la manda dar, o perdonar. Pues si Dios haze esto có quien le osende, y tu le quieres parecer como buen hijo, de essa manera a tus injuriadores y enemigos, no solo les has di perdonar, sino hazerles bié, y no excluyrlos, antes mejorarlos enlos comunes beneficios de tus proximos, porque de otra manera, ni te pareceras ser su hijo, ni el te conocera por tal, pues no le pareces en la condicion de su naturaleza, que los hijos participan, q es ser perdonadora de sus osensas, mansa, y bienhechora para los que se las hazen.

ŝ,

Exod. 5. Quis est dominus.

1. Reg. 11.

3.Reg. 4. Dedit ei latitudine cordis super omnes habitatores terræ. Matth. 5.

De aqui es, que quando dio a Moy sen, aquej tan honroso titulo, que le hizo Dios de Pharaon, juntamente le dio la mãsedumbre, que es propia de Dios, para q en aquel cargo procediesse contra Pharaon como suele Dios proceder, como lo hizo: que con ser aquel mal Rey el exemplo de la dureza y obstinacion, siempre le sue sufriendo, perdonando y esperando, hasta que por mano de Dios vino a morir estandose en su pertinacia. Quien tuuiera el poder y comission de Dios, que Moysen tuno, y el titulo tan honroso, y el cargo de tanta hora y autoridad, que tuniera paciencia para tanta desuerguéça, como aquel mal Rey tenia, hasta ponerse a ygualar con Dios, y aun a tenerle en poco, y dezir que no le conocia? Mas quien ay de los que agora andan injuriados, que con tato poder como aquel, esperasse, ni dilatasse la vengança de su enemigo? Pues esta es la señal del no ser hijo de Dios, ni participar de su clementissima naturaleza, no querer parecerse con el en cosa que tanto le retrae, como perdonar injurias y ofensas. Hasta Saul, la primera cosa en que se señalo en viendose Rey, y lugar teniente de Dios en el pueblo, fue en dissimular injurias, que quando a sus oydos oya murmurar, la primera vez que se dixo que auia guerra, dize el Texto, que hazia del fordo. Danid lo mismo en siendo Rey:y de Salomon, dize tãbien la Escritura, que le dio Dios vna anchura de coraçon, sobre todos los hombres de la tierra. Y no es de passar vna palabra q S. Iuan Chrysostomo dize, sobre aquella del Euangelio,

loque no dize que haze falir Dios el Sol fobre malos y buenos, sino trocadas las palabras sobre buenos y malos: para dar gentender, que por amor de los buenos haze este bien a los malos, para dexarnos tambien este exemplo, que por hazerles este bien, y otros muchos a los malos, les dexa viuir entre los huenos, q fino fuesse por ellos, ya la justicia de Dios los auria echado a los infiernos, pero es tanta su misericordia que los dexa embueltos con los buenos, para hazerles bien por ellos: que esta era la pelea del Angel de Persia, con el que guardaua Dan.10. el pueblo de Dios, quando defendia, que el pueblo no saliesse de entre los Persianos, porque estos no perdiessen los bienes,

que por su causa del pueblo, Dios les ha zia.

Mas dira el bueno: Que comparacion es esta Señor, o que semejança entre los que en esta vida perdonamos, y Dios que tambien perdona, para que por ella nos parezcamos? que tienen que ver mis injurias, con vueltras ofensas? quien soy yo, para que con vos me ygualeys, y me parezca a vos? mayormé- Luc. 6. te que dezis en otra parte de vueltra escritura: Perdonad y perdonaros he, y en la oracion que me enseñastes, dezis, que diga: Perdonadnos Señor nuestros pecados, como nosotros Matth.6. perdonamos a nuestros deudores ? y aqui me dezis que perdone las ofensas, y que me parecere a vos, que soys mi padre. Como me puedo parecer, aunque perdone, pues las ofensas q han de ser perdonadas no se parecen? que tiene que ver vna palabrilla, que me dixeron, o vn agrauio pequeño que me hizieron, con vuestras ofensas infinitas, hechas por vu hombrezillo, contra la infinita Magestad de vn Dios que le crio, y le redimio? Ciertamente vna de las mas encarecidas mercedes que Dios hizo al hombre, es ygualar nuestras injurias con las suyas, porque quando nos crio, aunque sue infinita merced, la que con el ser nos hizo, pues sacandonos del abysmo profundissimo de la nada, nos comunico el ser, haziendonos a su imagen y semejança: mas en esto, ni baxo su naturaleza, ni ygualamos a ella con la nuestra. Despues quando encarno, q fue el mas alto beneficio, aunque subio nuestra naturaleza de quilates, pero la suya no baxo, ni perdio nada de su ser y Magestad, solo sue la mudança en nuestra naturaleza, que sue leuantada al ser de Dios, pero ella no ygualo con la diuina:lo qual fue figurado en el hierro del destral de Heliseo, que auia 4.Reg.6. caydo en el rio, y a quien se le cayo, vino llorando al Propheta,

pheta, diziendo, que era prestado: y para reparar este daño

pregunto el Propheta donde auia caydo, y adereço vn hastil, y echolo encima del agua, el qual se anduno siempre por lo alto della nadando, sin nundirse, porque era su naturaleza del palo:pero el hierro, que estaua en lo hondo, subio nadado, ha-Ita juntarse con el haltil, porque se entendiesse, que para remediar al hombre, que estana por el pecado en el profundo de la miseria, estandose la naturaleza dinina siempre en lo alto de su Mageltad, junto a si a la humana en vna persona, quedando siempre la desigualdad de las dos naturalezas, subiendo la humana a la dignidad de la persona diuina en quien estana. Y quando el Señor padecio las llagas, clanos, y acotes, aunque Dios era el que lo padecia, se quedanan en la humana naturaleza, sin que pudiessen llegar a la diuina : de que fue sigura el carnero que Adraham facrifico, quedando Isaac viuo, y fin lesion ninguna, y en los dos animales, que quedando el vno para facrificio, yua el otro viuo al monte. Pero aqui parece ygualar nuestras injurias con las suyas, diziendo: Perdonad y fereys perdonados, lo qual se dize de qualesquier injurias pequeñas, o grades, de vn negro, o de qualquier hombre, por desechado que sea: porque a todos dezimos de parte de Dios, perdona tus injurias, tales quales, y perdonara te Dios tus pecados: lo qual espanta a la Iglesia tanto, que assi como comiença el Pater noiter en la Missa, con aquella reuerenciay falua, diziendo. A monestados con los saludables preceptos, y con la divina enseñança, tenemos atrevimiento a dezir, Padre nuestro que estas en los cielos, &c. siendo vnos hombrezillos pecadores, indignos de tan alto titulo como hijos de Dios. Assi se ha de entender la mesma salua, y reconocimiento, estendida a todas las peticiones de aquella santa oracion. Y especialmente aquella que dize: Y perdonanos Señor nuestras deudas, y pecados (como fant Lucas dize) assi como nosotros perdonamos a nueltros deudores : La qual palabra fi el mefmo Señor no nos la enseñara, pareciera descomedida y atrepida. Que dizes hombre? que tienen que ver tus ofensillas con las que tu me has hecho, para que se aya de yr lo vno por lo

otro: Señor vos me lo enseñastes a pedir assi, vos me mandastes que lo pidiesse. Pues amonestado con vuestro mandamiento, y enseñado y informado con vuestra dotrina y institucion, me atreuo con todos a dezir, Padre nuestro, perdo-

nanos

Gen. 22.

Lenit. 16.

Luc.II.

nanos nuestros pecados, como nosotros perdonamos los que

se hazen contra nosotros.

Pero bien sera entender, que ygualdad es esta, o en que la tienen cosas tan desiguales como estas dos? Verdad, es que las ofensas hechas contra Dios, no baxan de quilares, para venir 2 esta ygualdad con los nuestros, porque siempre se son infinitamente graues : porque assi como Dios es el que siempre, sin auer perdido su infinidad, assi lo son los pecados que contra su diuina Magestad se cometé, porque la grauedad de la ofensa se ha de medir conforme a la del ofendido, como aca vemos y experimentamos, que es mas graue vna injuria, o desacato, hecha contra la persona de vn Duque, que en la de vn ciudadano, y por el configuiente la que se haze contra la persona real, mas que contra la del Duque, y assi seran infinitas las ofensas hechas a Dios, como lo es la mesina Mageltad, contra quien se cometen. Pero no obstate esto, alguna manera de infinidad podemos hallar en la ofensa que perdona el hobre, con q yguala con la de Dios: porque demas de ser ofensa contra hijo de Dios, qual es el justo, pero tiene allende desto tal grandeza el animo del que perdona, que no solo perdona la injuria pequeña, q tal es la suya si se mide con la poquedad de su persona, pero el animo es tan grande, que si la ofensa fuera tá grande como la de Dios, la perdonara por su nombre con la mesma facilidad. Assi como dezimos, q lo que S. Pedro March. 1 1 dexo por la vida eterna, aunque es poco en si mesmo, y en lo q parece, por ser sola vna barca, y vna red, y otras cosas de poco valor, q no merecian ponerse en balança con la vida eterna, ni sacarlas a plaça delante del Señor, para saber el galardon que esperaria, por auerlas dexado: pero mirado el animo con que S.Pedro dexo aquello poco, y que con el mesmo estaua presto de dexar a todo el mundo, y el cielo, y quanto ay en el, si fuera suyo, y quanto Dios tiene criado y puede criar, por esso es grade la obra, y digna de sacarse en publico, y saberse el premio que le corresponde, y de que lo sea no menos que la vida eterna, y el mesmo Dios. Assi me parece q puede descubrirse y tantearse la grauedad de la ofensa nuestra, y compararla co la de Dios, pues en realidad de verdad, esta obligado el que bien perdona a tener en su animo esta preparacion, que el perdon que haze por amor de Dios, se estendiera a qualquier otra injuria por mucho mayor que fuera, por el mefmo

5.

mo Señor, o alomenos, no tener la contraria. Pero con todo se parece alli la gran misericordia y sauor de Dios en que todo lo esta promptitud de animo viene de su mano, y en que todo lo que falta para ygualar con todo rigor, las injurias con las de Dios, por no ser tan propiamente infinitas como ellas, o quado sean infinitamente menores, considerandolas sin essos respectos dichos, suple Dios lo que falta en nuestra ofensa, y alarga lo que sobra en la suya, para que de buena gana perdonemos a nuestro hermano, por la que el tiene de saluar, assi al

6. Esta es vua tan grande misericordia, que quando los hom-

bres no tuuieran injurias, o agrauios que perdonar, los auian de dessear y procurar, pues en buen Romance todo lo que en el infierno deue el pecador por sus pecados, le libra Dios en su voluntad, con la qual perdone dos ninerias a su hermano. Veamos esto en algun exemplo claro: Si algu Rey, o Principe poderoso, a quié los vassallos muchos dellos deuiessen deudas en cantidad, desseando que todas las deudas se acabassen, mãdasse pregonar, que todos los que perdonassen a sus deudores lo q les deuiessen, por poco q fuesse, que el por esta liberalidad les perdonaria sus deudas grandes : En este caso, quien de los deudores del Rey no se tendria por infeliz, y de peor suerte, q los demas, si se hallasse sin tener quie le deuiesse algo, y quato se holgaria de tenerle, y lo dessearia, para poder (perdonadole la deuda) salir de la del Rey? Pues esta es la ley del padre eter no, q desseando hallar ocasion de perdonar nuestros pecados, ha dado este pregon del Euangelio, que el que perdonare, por poco q sea (pues todo es poco, quanto agravio puede hazerse vno a otro en esta vida, coparado con lo q el nos ha de perdonar) nos perdonara todas nuestras deudas y ofensas. Pero somos tã ciegos, y tan de poca consideracion, q al tiépo q auiamos d tener por felicidad el tener deudores, para ganar (perdonandolos) tá dichoso galardo, en lugar desto quado los tenemos, nos hinchamos tanto, q perdemos lo vno y lo otro. Y para aduertirnos delta ceguedad puso Christo la parabola del que devia diez mil talentos que no quiso perdonar, antes ahogana al que le denia cien reales, aniendole el Rey perdonado toda su deuda. Para que se entienda la diferencia de nuestras ofensas a las de Dios, y quan ciegos andamos en perder tan gran merced, a trueque de perdonar al proximo vna:

March 8:

voa nineria: que si la ley de los hijos que han de parecer a sus nadres, se vuiesse de cumplir, como aqui se dize, aunque nuefras deudas fueran tan graues como las que a Dios deuemos, deuiamos de perdonarlas por parecerle, assi en la cantidad y grauedad de las culpas perdonadas, como en la voluntad de perdonarlas : pues tan poco es lo que en esto se haze, y tanto el interesse que se sigue.

### DISCVRSO QVARTO, DEL

exemplo que de perdonar injurias tenemos en el Redemptor, y en el Santo Rey Dauid.



ORQVE no dixesse del Senor algu blasfemo, lo que el dixo de los Phariseos, que March. 12 catgauan sobre los ombros flacos de los hombres, cargas pefadas y incomportables, no queriendo ellos, ni aun mouerlas con el dedo: ninguna cosa nos dexo mandada ni aconsejada, que el no la enseñasse

primero con la obra:y esta mayormente del perdonar, no solo en quanto Dios, como en el discurso passado se trato, pero en quanto hombre : porque nadie pudiesse dar por escusa del no imitarle, su omnipotencia, en comparacion de la flaqueza y pocas fuerças de los hombres: Y por esfo, no solo en la Cruz en mitad de los tormentos y blasfemias que le dezian, pero si bien discurrimos por toda su vida, toda ella fue llena de exeplos admirables desta virtud : de los quales, aunque alguna parte esta dicha, a otros propositos, en los discursos passados, es tan grade la abundancia dellos, que siempre que se ofrezca ocasion de tratar dellos, los aura nueuos, aunque los aya dichos, nunca parece demassa el repetirlos. Y començando de la descortessa de los de Samaria, que tanto desperto la colera Luc. 9. a los discipulos, que pidieron licencia, para baxar suego del cielo, para abrasarlos, les dixo: Callad, q no sabeys con quien andays:no vino el Hijo del hombre a quemar hombres, fino a saluarlos: A Iudas sento a su mesa, sabiendo que le dexaua Ioan.13. vendido por vn vil y baxo precio a sus enemigos, diole de su

Luc: ts.

plato

plato vn bocado con su mano, no le quiso descubrir en la mesa, porque los Apostoles no se acabassen, y por no quitarle la honra, y se dexa besar de su boca descomulgada, y le dize: Matth. 26. Amigo a que veniste? Que ni a el, ni a nadie nunca quito en presencia ni en ausencia, el nobre de amiltad, ni tomo jamas en la boca este nombre de enemigo. Quando dize, que sale el Matth.s. Sol para todos buenos y malos: No dize enemigos, fino malos:aunque el malo es enemigo de Dios, no le cabe en la boca este nombre: Y assi, quando alego el Psalmo a la entrada de Terufalen, donde dize: De la boca de los niños perfecionalte la alabança:callo le que figue : Por tus enemigos. Al que entro en la boda sin vestido della, con ser enemigo y auerle luego de condenar, le dize : Amigo como entraste aqui con esse Matth. 22. vettido? Y aunque los enemistados no fuelen saber el nombre de sus enemigos, como a el no se le sabian los suyos quando Ioan.II. dezian: Si perdonamos a efte, vendran los Romanos, &c. Y a Ioan. 18. Pilato: Si a este perdonas, no seras amigo de Cesar : quitanos a este de delante, y perdona a Barrabas : y en otros lugares: Pero el Señor nunca oluida el nombre de los que le ofenden. ·Adam donde estas? que pudiera de dezir: Dode esta agl tray-Genef.3. Actor. 9. dor? A fant Pablo le dize su nombre dos vezes, Saulo, Saulo, porque me persigues? yendo continuando el camino de la prision de los Christianos, que tanto le ofendia, Assia Iudas le dize por su nombre, Iudas con beso me vendes? Assi trata có Luc. 22. nobre d'amigo, y calla el d'enemigo, y repite, y se acuerda del propio a quien le vende, y le ofende, y le tiene védido y ofen-Ioan soul dido. Quando Herodes le embio a Pilato escarnecido y burlado, no abrio su boca: Quando dixo que era luz del mundo, le dizen en sus santas barbas, mentis: y en retorno desta injuria les enseña de espacio. Quando le dan la bofetada, diziedo: Ioan. 18. Assi respondes al Pontifice? en pago desta afrenta hablandole mafamente, le haze juez de sus palabras. A Malco restituye Luc. 22. la oreja, y firma la sentencia contra los que para siempre sacaren espada. Dexo las muchas injurias que le dixeron, y la paciencia con que las sufrio: Venidos a la Cruz donde llegaron a su punto los tormentos, ruega por los que con tanta rabia, actualmente le quitzuan la vida y la honra, perdonalos, escusalos, y ruega por ellos. Dexo el auer comido con los I.uc. 23. pecadores, y que refuciro con llagas, que son las puertas que al se alor y a y baxo precio a las enemigos, diele de fa plato

Biayas dize, que de dia ni de noche no se cierran. Dexo que Ioan. 19. quiso nacer en vna casa sin puertas, por no negarsela a nadie por enemigo que fuesse : y por lo mismo murio en el campo. Para todos ay doze puertas en la ciudad soberana, a quatro partes del mundo repartidas: y que se lla na slor del campo, porque a ninguno se le veda llegar y cogerla. Pues esto es dezirnos por la obra lo que en el discurso passado nos dezia de palabra: Hombres, yo soy hijo natural de Dios, y parezcole en esta mansedumbre y paciencia con que perdono las injurias, si vosotros quereys ser sus hijos y hermanos mios, parecelde en

lo mesmo que yo, y lo sereys.

Pero no diga nadie, que Dios por esso no puede darse al ho bre por exemplo, porque el no tiene naturaleza flaca como el hombre, ni tiene passiones que vencer ni domar: y que assi no tiene dificultad en perdonar sus enemigos : ni Christo las tenia rebeldes, fino sujetas y obedientes a lo que el queria : y q fabe si se ayudaua, o quando de la diuina naturaleza, con quie la humana estaua vnida: y assi se buelue a lo mesmo que de Dios en quanto Dios, y de su omnipotencia deziamos. Pues por esta razon, sin meternos en deslindar ni responder a esta, nos dexo Dios exemplos de hombres puros, fieruos suyos, hombres como nosotros, flacos como nosotros, sujetos a pasfionescomo nofotros, para quitarnos tal genero de escusacion:porque allende desto, si ellos tunieron gracia y fauor del cielo, tambien le tenemos nosotros para hazer, no solo possible, sino facil qualquier cosa que ellos hiziero: que descomulgado, dize sant Hieronymo, sez el que dixere à Dios manda a los hombres cosas impossibles, aunque sin sugracia lo sean a sus flacas fuerças:antes son mas faciles q las que los hombres mandan a sus vassallos y criados. Sea pues el primer exéplo el Rey Dauid, que tanto es mas principal, quanto es de la ley vieja, antes que viesse por los ojos, y oyesse por sus oydos lo que tanto desseo ver, como la vida del Redemptor, demas que aunque fuera despues del, fue su paciencia tanta, que podia parecer sin verguença, delante de la que tuniero los Apostoles; como sane Iuan Chrysostomo dize : que quien no se Chrys. he. maranillara de ver vn hombre, entonces, que aya passado de Dauid, los limites deste precepto: esto es, hecho mas de lo que en & Saule, el se manda, y llegado a la Philosophia de los Apostoles? del com. I. qual dixo Dios, y no fin causa, que auia hallado vo hom-

Apoc.sz.

bre Q 4

bre segun su coraçon : Pues como en el discurso passado queda dicho, esse es el coraçon de Dios. El dize de si mesmo, que en las injurias se auia como si fuera fordo, y como Pfal.34mudo para responder a ellas. Y en otra parte dize, que quan-

do mas se sentia molestado y afligido de sus enemigos, se vestia de un cilicio. Pero hablando en particular, para ver que estas cosas no son solo encarecimiento, no ay mejor que leer con atenció, el que supiere, solamente lo que con el Rey Saul le passo, que despues de tenerle obligado en tan graue negocio, como fue sacarle de aquel trabajo del Gigante y los Philisteos, en tiempo que el mesmo Rey estaua tan caydo de coraçon, y todo el pueblo medroso y llorando, sin tener el santo Dauid obligacion de meterfe en esse peligro: antes no solo obligado, fino defechado de fus hermanos: no folo para hazer la batalla, sino para mirarla, despreciado del mesmo Rey, aunque puesto en tan végente necessidad, por faltarle cuerpo, edad, y fuerças, y experiencia de la guerra : y auer salido tan dichosamente con la vitoria, y librado al Rey de tan gran coflicto, y asseguradole en su Reyno, como si de nuevo se le diera de su mano. Que merecia este mancebo, sino letras por los cantones, de padre de la patria, y que el mismo Rey se quitara la corona de su cabeça, y la pussera en la de Dauid? y con todo no llegara a la satisfacion que por esta hazaña se le deuia.

3. 1. Reg. 18.

Veamos agora el agradecimiéto. Lo primero que del Rey Saul despues deste raro sucesso se dize, es, que desde alli adelante Saul tuuo por sospechoso a Dauid, y se guardana del: Y la causa desto era, porque las mugeres del pueblo salieron cãtando, que Saul mato a mil, y Dauid a diez mil: como si el vuiera hecho las coplas, o lleuara el panderete, o guiara la dança de las mugeres: quato mas q el auia de ser el agraviado, que aniendolo hecho solo el todo, le dauan parte a Saul, q no auia hecho nada. Aun ya si siendo Saul toda via Rey, saliera Dauid insolente, o atreuido, o proteruo contra el: pero el primero que le honraua y respetaua, el primero en las batallas,amado del pueblo, amado de su hija, que ya era su muger, ama do de Ionatas su hijo, con el encarecimiento que la Escritura dize: pero ni estas cosas ablandaron aquel coraçon inhumano y fiero, antes le trato por mil maneras la muerte : que estando le tanendo vn instrumento con que descansaua de la vexacion

del

1. Reg. 19.

del espiritu malo, le tiro vua lança para coserle con la pared, vesto no vna vez sola: hasta que por no hazerle culpado de la muerte de vn innocente si le matasse, puso tierra en medio Da uid,y se ausentò. Que pac iencia puede ser mas encarecida?ma vorméte, q de quatos agrauios recebia del Rey, no se lee, q con el, ni co fu hijo ni criados hablaffe palabra de finfat or. Poro co. mo vn fanto dize, no lo hazia por interesse, q del pretediesse, sino por el galardon q del cielo esperana. Pues quando le vuo de casar con su hija le pidio cien cabeças de Philisteos, solo por 1. Reg. 18. ponerle en este peligro. Y despues que salio bien del, y caso có la hija, prouò otra vez a atranesarle con la lança, aunque no 1. Rez. 22. tuno efecto el tiro. Que paciencia bastara para sufrir tanta ingratitud? mayormente que la vengança de tantos agrauios, y desagradecimiento, no la atajaua el temor: pero ningun gene ro de vengança le passo a Dauid por el pensamiento: antes de Psal. 7injuriado se hazia medico, el oficio del qual escurar el enfermo, no teniendo cuenta fi la enfermedad vino con culpa, o fin culpa. Y assi, solo pretendia reduzir al Rey a buen camino, oluidando su satisfacion.

Y porque nadie piense que no estaua su animo del todo sano, presumiendo, como podia presumirse, que era por no poder mas, el dexar la vengança, atento al mucho poder de Saul, y las pocas fuerças de Dauid, ordenò Dios que el Rey cayeffe 1. Reg. 24. a Dauid en la red, de suerte que pudiesse vengar su coraçon muy a su saluo: y sue, que estando Dauid en vna cueua con sus foldados, sucedio entrar en ella el Rey a cierta necessidad natural, y viendo los foldados ocasion tan nunca esperada, dixeron a Dauid. Ves aqui el dia de quien Dios te ha dicho que te ania de entregar a tu enemigo en tu poder, y que haras del quanto quisieres. El se contento con cortarle vn pedaço de la ropa, sin que el lo sintiesse: y aun a penas lo auia hecho quando le dio vn buelco el coraçon, y boluiofe a los fuyos, y dixoles. Nunca Dios tal permita que yo cometa tal cosa contra quien es mi Señor, y vngido de Dios, que ponga yo mis manos en el , porque es vngido de Dios. Este es vn passo digno de ponderacion, para auergonçar a los que con qualefquier circun-·stancias que imaginan, tienen por dificultoso el perdonar al enemigo: porque tales dificultades como aqui Dauid vencio, pocas vezes se deuen de auer visto juntas, si se mira los agranios dichos, y que actualmente andana buscandole su ene-

migo

migo para matarle, y q falidos de alli auía de durar en su ene. migo esta voluntad y rabia, y la ocasion de la vengança con muerte tan facil y fin peligro. Peleaua el fanto moço con fu co raçon inclinado a vengança por vna parte, y con sus soldados por otra: que aunque por no ser descubiertos, no le dezian todo lo que fentian en el caso, pero ello se dezia, que en su pecho tratarian estas razones. Aqui de Dios, que andemos destrrados por montes y desiertos, tragando cada dia mil vezes la muerte, lexos de nuestras casas, mugeres y hijos, y de todo nuestro contento, sin comer todas vezes, y las armas siempre a cuestas, y que tengamos tal ocasion, qual nunca pudo esperarfe ni pintarfe, pudiendo acabar tus males y los nueftros con la vida de tu enemigo, le quieres perdonar y guardarle para que no se acabe nuestra miseria en toda la vida? Sino te duele tu inquietud y peligro, duelete del nuestro: y si oluidas los males ya passados por su causa, teme si quiera los que para adela te quedan. Las quales razones en el pecho del santo varon deuian de leuantar gran poluoreda y guerra de pensamientos: porque en semejantes ocasiones suelen los soldados hazer de fu Rey, o capitan le q el no quiere hazer del enemigo: ni fuera tanto de espantar si hallandose a solas con el le perdonara, como teniendo alli configo tantos que lo desfeauan y procura uan acabar : porque aun aca suele acaecer, que estando el animo libre de passion, y oluidado de vengança, saca a vno de sus casillas, amigos y parientes, y otras personas, con razones de la vengança, quanto mas foldados, y tales, que auian andado en tantas calamidades y peligros, de que desseauan reposar vn poco: lo qual, y aun el fin de todas ellas veyan claramente, que confistia en la muerte de aquel hombre que tan facilmente po dia morir a fus manos. O not one des alla considera manos.

Pues las palabras dellos, aunque pocas, yuan llenas de artificio, el qual no suele dar tanto la arte oratoria, quanto el vehemente desse de vna cosa: de suerte, que alli no merece nom bre de artificio. Lo primero, conociendo los soldados la bondad y mansedumbre de Dauid, y que no era hombre é se acor daua de injurias ni agranios, ni los preciaua, aleganle la volun tad de Dios, que se le auia entregado en sus manos, para que respectado al juyzio de Dios, suesse incitado a matar sin escrupulo a aquel hombre malo: como si le dixeran. No hazes tu ne gocio en esta muerte, sino el de Dios a quien sirues, y cuyo mi nistro

nistro eres, aprouando y executando su sentencia. Pero el sier no de Dios, como los de agora lo han de hazer, bien entendia que por voluntad de Dios se le auia ofrecido aquella ocasion, no para que le mataffe, fino para que lo fueffe de prouar mas su virtud, y para que los soldados y nosotros los que oymos esta historia, entendiessen, y entendamos, la que en Dauid tenia Dios encerrada, y para darnos exéplo, q quando Dios nos diere al enemigo en las manos, o otra ocasion de vengança, q alli es donde mas alegremente se ha de perdonar al enemigo: pues teniendola tan grande Dauid, assi por ver a su enemigo folo, y descuydado, y sin defensa, como por verse a si acompanado de muchos foldados, y el animo que ellos le ponian con sus razones, la memoria de los agranios passados, y el temor d los que se esperauan, y la poca culpa de la muerte de vn enemigo, y en tiempo de guerra: y que quando la ley claramente le comprehédiera, y condenara por homicida, el quedaua por Rey y señor de las leyes: y de la execucion dellas. Estas y otras razones hazian la ocasion aparejadissima : pero el no solo tuno entereza de animo y paciencia increyble: pero andando a buscar, y no hallando bien ninguno en la vida de su enemigo, con que escusarle, echò mano de que era vngido del Señor : no contentandose con dezir que era Rey, por ser titulo de honra del mundo, fino la dignidad y autoridad del cielo, y que al fin Dios mesmo le ania puesto en aquel lugar y estado, y a el y a ellos por sus vasiallos: y no solo le llama Rey, sino señor suyo, que es vna de las circunstancias que mas espantan en este hecho: pues en tiempo de enemistad, como al principio deste discurso deziamos, tan lexos estan los hombres de llamar su señor al enemigo, pero aun sus propios nombres no le saben, sino otros injuriosos. Donde esta aquel loco? aquel tray dor? aquel ladron desbaratado? &c. y otros femejantes: de lo qual no ay necessidad de salir de Saul para traer exemplos: el qual faltando Dauid de vnas fiestas, dixo: Donde esta aquel hijo de Isai? para deshonrarle por de baxo nacimiento, 1. Reg. 10. aunque se sabe, que la verdadera honra no se ha de buscar en el padre, o madre, sino en la propia virtud. No lo hizo assi Dauid, aunque pudiera dezir: No quiero matar a este hijo de Cis, tanta era la limpieza de odio y rancor que reynaua en su

No se acabarà en muchos libros lo que aun en este mismo

20031

calo

6.

2. Reg. 1.

s.Reg 9.

Pfal. 7.

caso queda por dezir, dexo lo demas a la buena consideración del que su historia quisiere leer. Pues que si començamos a dezir lo que de su mal hijo Absalon padecio, lo que le sufrio, lo que cuydo de su vida en la misma guerra que contra el traya: lo que lloro su muerte con palabras tan regaladas, Hijo mio Absalon, o quien me hiziera tanto hien que pudiera vo morir

2.Reg. 16. Absalon, o quien me hiziera tanto bien que pudiera yo morir porque vinieras tu? El escuso y perdono a Semei, que le estaua baldonando y injuriando como a vn ganapan: y rogo y estor-

nas obras: otra vez le pudo matar, y le lleuò el vaso y la lança de la cabecera, risendo a las guardas porque se auian descuydado: matò a Amalechita porque le truxo las nueuas de su muerte con tanto contento: porque ni el le tenia della, ni queria que nadie le tuniesse: llorò muchos dias su muerte, agrade cio a los que le enterraron, buscò despues alguien de su linage

si auia quedado, no para matarle, sino para hazer con el la mifericordia de Dios, como el dixo, la qual es hazer bien, no por fuerça, temor, o dadinas, sino como Dios suele hazer las misericordias grandes, aun a los que le ofende, y a sus casas, hijos,

y decendientes.

Sobre todo esto q aqui dezimos, este santo Rey, se echa vna. muy grande maldicion, en vn Psalmo q hizo, pidiendo a Dios fauor y ayuda contra sus perseguidores, especialmente su hijo Absalon, diziendo: Plega a Dios que si yo hize semejante pecado contra mi padre, como mi hijo hizo contra mi, ni otro pecado, que sea menor que aque! contra nadie, tal y tal me vé ga, sin nombrarle a el ni al pecado, por no irritar a Dios para que le castigasse: y si yo bolui mal por mal, a quien me le hazia, plega a vos Señor, que yo cayga y muera a manos de mis enemigos (que es morir con mas disgusto y deshonradamente) y q mi gloria y honra por manos de los mesinos, ande por el suelo. Sobre lo qual dize el bienauenturado sant Iuan Chry. sostomo en aquel lugar del Psalmo. Que mas mal hombre, y mas perdido, y facinoroso puede ser que Absalon, pues perseguia a su padre, y tal padre? tan manso, ta suaue, siendo el deshonesto, desuergonçado, deshonrador, y atreuido? Pues que? diole mal por mal? dime, acordose de taras injurias passadas? No por cierto. Pues si con atencion examinares la historia de Saul, hallaras mas illustre y clara esta verdad : porque teniendole despues de innumerables beneficios, vencimientos y tro feos,

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

pheos, por enemigo, injuriador, y acechador, para echarle ca da dia del mundo, teniendo le digo (vna, dos, y tres, y muchas vezes durmiendo, y como encerrado en vna carcel, fin guarda ni compañia) en las manos, y importunado de muchos de los suyos, que le matasse, le perdono, vencio su yra, sabiendo por certissimo, que perdonandole y dexandole yr saluo y sin dano, dexaua yr vn enemigo brauo y poderolo, y fin esperança de reconciliacion. Pero no obstante esto, ni la memoria de lo passado, ni el temor de lo venidero, ni cosa semejante le pudo incitar a que le matasse, sino aprouechose de la sabiduria, detuuo la mano, refrenò la yra, y quiso mas quedarse en el peligro, ser siempre acechado, viuir con sobresalto, y perder la tierra y la libertad, que matar y facar del mundo a vn enemigo, que despues de muchos beneficios recebidos, sin culpa le perseguia, y le buscaua la muerte. Hasta aqui son palabras de fant Iuan Chrysostomo. Este pues es exemplo singularissimo y muy parecido con el q Iesu Christo nos dexò : y no por esso dexa de ser a proposito, porque aya sido de la vieja ley, antes es confusion de los que viuimos en la nueua, enseñados y pronocados con el, y con el que el mesmo Señor nos dexò, y sus santos Apostoles y martyres que le imitaron.

# DISCURSO QUINTO, DE

otra razon del perdonar injurias y agrauios, que es ser Dios el principal autor deste trabajo.



S T A confideracion ha fido para muchos de grandissima fuerça, para no bol- Amos 3: uerse contra el que le haze mal, entender que es Dios el que principalmente le ha Deut. 32. ze, tomando al que nos parece enemigo Congrega por instrumento : porque como por vn bo super Profeta nos tiene auisado, no ay mal en eos mala; la ciudad que no aya hecho el Señor y en

otros muchos lugares de la Efcriptura, que no es poca dignidad del hombre, que como le hizo Dios feñor de rodas las cosas, ninguna dellas le puede of ender sinlicencia del Señor, della y dellas, que es el mismo Dios . Assi, que sino viniesse la injuria otra-

Sieft malum, &c ..

3. Reg. 9.
Hoclefi. 1.
Bona & mala vita & mors, &c.
Ifai. 45.
Eft Domisus,&c.
Ifai. 42.
Hiere. 11.
Iob. 1.

o trabajo deriuada primeramente de su mano, no podria venir de otra ningana. De aqui es, que Iob ni se quexò del suego que quemò sas ganados, ni del viento que derribò las casas, y matò a sus hijos, ni aun del demonio que vrdio todo aquel mal, todo lo atribuyò a Dios, diziendo, que el Señor se lo auia dado y quitado, que por ello fuesse su nombre bendito: y a su mu ger dixo, que si de buena gana recebia bienes de mano del Senor, porque no recibiria de la misma males tambien de buena gana? De donde parece, que assi en los males como en los bie nes reconocia la mano del Señor. Porq assi como quando vno tiene de la mano vn lebrel atado, si le suelta y haze algun mal, no echan el dano al lebrel, fino al que le tenia atado y le folto: assi se atribuyen los males a Dios, aunque el demonio los pro cure y los haga, por fer el, el que con su poder le tiene atado, y a las de mas criaturas, para que sin licencia suya no se desma den a hazer mal a los hombres. Todo el mal procede, de que aunque el hombre entienda esta verdad, y en otros trabajos q de las criaturas infenfibles vienen, la tenga por muy llana, pe ro quando de otro hombre recibe alguna injuria,o agrauio,le parece que aquello nacio de propia malicia del hóbre, por ser capaz della, oluidado dela parte que a Dios le cabe, como prin cipal autor, por no saber distinguir las causas, auiendo muchas de vn mismo acaecimiento.

Assi como dizen los Theologos de la adoracion latria, que es la que a solo Dios se deue, por ser nuestro Dios y criador, y a su santa imagen por su respecto, y a su cruz, y a las cosas q a su santo cuerpo tocaron, como espinas, clauos, y lança, y vestidos, que aquel contacto causa esta razon, q es Dios en ellas, y assi seadora Dios en ellas con la misma adoracion:pero con auer cosas que tocaron mas cerca, y mas vezes al Señor, q no estas, como fuero las manos y rostro de su santa Madre, no por effo se adoran estas con esta suprema adoracion: porque como sea por si capaces de alguna, y no delta, no venga el ignorante a darie esta adoracion por lo que ella es, q feria vn intolerable error:porque a la Madre de Dios dasele la adoracion que llaman hyperdulia, que es la que despues de Dios se da mayor a alguna criatura racional, por alguna excelentissima dignidad. Pues en semejate yerro que este cae el q toda la ofensa q otro hombre le haze, atribuye a solo el ofensor, y hazelo, que como el es capaz de entendimieto y voluntad, de donde puede falir

aquella

aquella obra, no se acuerda del que principalmente la causa, que es Dios, aunque sin culpa, ni malicia, ni agranio que ninguna destas puede caber en el.La comparación corre en algo, aunque no en todo: pues la adoracion latria de ninguna manera, en todo, y en parte, puede conuenir a la criatura, fino a solo Dios, pero de la injuria mucha parte y toda la malicia es del hombre que la haze: solo corre en el engaño que el que la padece suele tener, nacido de la inconsideracion, de que de la malicia del ofensor, y de ninguna otra parte tuuo orige aquella ofensa, mouido porque es capaz de auerla inuentado. Claro esta, quando vna teja cae de vn tejado y descalabra al que a caso passa, que ni el herido echa la culpa a la teja, ni se quexa della, y menos del viento que la derribò, solo da por autor a Dios y a sus pecados, como merecedores de aquella pena: lo mesmo quando su viña se apedrea,o la casa se cae, porque no son capaces estas cosas de aner innentado ni traçado aquel tra bajo, fino solo instrumentos de Dios que lo ordenò. Pero en vna traycion o injuria, se quexa el hombre del que se la hizo, no aduirtiendo, que aunque el ofensor tenga solo la culpa della, y a el se dene imputar lo que es pecado y malicia : pero de lo demas que es pena y trabajo, sin que pueda llamarse pecado,injuria, culpa, ni malicia, el principal autor es Dios, el qual en quanto Dios no puede pecar, por ser su voluntad la regla de todo obrar, y como Señor a nadie puede injuriar, ni hazer agrauio, antes puede en todos los bienes del hombre, assi de naturaleza, como de fortuna, como vnico y verdadero Señor, quitar, y poner, y cortar por donde el quisiere. Si esta fuesse en las injurias y trabajos nuestra consideracion, ni ellas serian tan penosas, ni los autores tan perseguidos y aborrecidos: ma yormente que como Dios embia esse trabajo para aduertir al descuydado, exercitar al bueno, y castigar al malo para el bien de su alma: quexase quando en lugar de conocer su mano, y emendarse de sus pecados, se bueluen a vengarse de sus instru mentos: y esta quexa da por Esayas. Ha les embiado a los Assy Isai. 9. rios de la parte de Oriente, y a los Philisteos de la del Poniete,para destruyr su pueblo, y el pueblo nunca quiso boluer los ojos al que les haze la guerra. Y declarando quien es,añade: Y no buscaron al Señor de los exercitos.

No les faltò a los antiguos esta consideracion. Iob padecio Iob. 1. agrauios de hombres, que fueron los Sabcos, q viniero co dos

esquadro-

esquadrones y lleuaron su ganado, y le mataron los pastores y gañanes, y no se quexò dellos. El Real Propheta Dauid qua 2. Reg. 16. do en mitad de tanto trabajo le maldezia Semei, diziendole tantas injurias, que no lo pudiendo sufrir Abisai, pidio licen-

cia a Dauid para matarle, respódio. Dexale maldiga, que Dios Pfalm. 32. se lo manda. Y en el Psalmo donde trata desto dize, Yo no ha ble mas que vn mudo, por saber que tu Señor lo hiziste. Pero el que mas y mas claros exemplos nos dexò desto, fue el que todo se empleò en auisarnos y enseñarnos, que es el Saluador. Lo primero, quando restituye la oreja a Malco dize a sant Pe

Ioan. 18. dro, Buelue la espada Pedro, a su vayna: Veamos, el caliz de amargura que mi Padre me ha dado, no quieres q le beua? Pues si la passion del Senor innocente, y tan culpable de parte de los enemigos que la executauan, dize Christo, que es dada de la mano de Dios: Que sera la tuya siendo tu pecador, a quie es justo que castigue Dios, y a el le incumbe el castigar los pecados? Despues, diziendole Pilato, Porque no me hablas? no sabes que esta en mi mano crucificarte, o soltarte? Responde el Señor. Esse poder no le tunieras si de arriba no te suera dado, Dios quiere en mi pagarse, y tomar vengança de los pecados de los hombres, y el es el principal que suelta los presos, o los Luc. 23. lleua a la muerte. Pero mas claro lo dixo en la Cruz, quando en medio de tantos tormetos, y de la rabia de los atormetadores, no se quexa dellos, ni les echa culpa, sino quexase a su

Padre: Dios, Dios mio, porque me aueys desamparado, y dexado en manos desta gente? Y luego al falir desta vida, En tus Ibidem. manos Señor, que son las que castigan y remedian, encomiendo mi espiritu.

4.

Pero dira algun agraniado, o injuriado, Señor a mi me da pena su mala intencion de fulano, que ya veo q si Dios no quisiesse, no bastaria a injuriarme nadie. A esto se responde, que es grande yerro mirar a su intencion, supuesto que este trabajo vino de la mano de Dios, como los demas, que no vienen por causas que la puedan tener maliciosa. Porque quando yn cirujano da vn cauterio de fuego a vn herido, claro esta, que la intencion del fuego es abrasar al paciente, no solo la parte que el cirujano cauteriza, fino todo el cuerpo del herido fi le dexassen,o le diessen mas lugar,o licencia, y aun su casa y su hazienda toda: pero no por esso queda el enfermo enojado có el, porque sola la mano del cirujano es la que, aplicado aquel instrumento,

firumento, causa el dolor, y en ella esta que abrase mueho o po co, y con fola esta consideración tiene el enfermo paciencia: y quando tiene ocasion de perderla, por auer sido la combustion demassada, no lo ha con el suego, sino con quien lo aplico enriende que lo ha de auer. Assi, quando la intencion del agrauiador es mala, Dios sabe quanto aplica della para aquel trabajo, en cuyo saber ni bondad no puede el hombre poner dolencia, quanto toca a templar el dolor que es menester : que por esso dize la Escritura, que embia las lagrimas y trabajos. Psalm. 79. por medida, y los trabajos se llaman caliz. Y como de la cau- & Psa. 74. sa segunda, o instrumento no aya que quexarse, no queda sino perdonarle, y dar gracias al que vsa del para nuestro bien. No vemos los que mueren a manos de la justicia, como al apretar el cordel, o quitar la escalera pide el verdugo perdon al justiciado, y el se le da de buena gana, aunque a autor del mayor mal de los males del cuerpo, que es la muerte: porque confide ra y conoce, que solo es instrumento de la justicia? y aun contra el Alcalde q lo sentécia no se indigna, quando considera q lo es tambien de Dios, y de sus leyes: todo lo allana con la co sideracion que sus delictos lo merecieron, y en esto tiene puestos los ojos, y quando no, entiende que los ministros de la ju sticia hazen lo que deuen, segun lo alegado y probado, y no se quexa dellos. Haz tu assi quando alguien te injuriare o agra uiare, pon los ojos en tus pecados, por los quales merecilte, no vna bosetada que te dieron, o vnagrauio pequeño que te hizieron, sino el mesmo infierno. Y assi satisfecho de la justicia, bondad, y buena intencion del Señor, que te castiga, facilmente perdonaras al instrumento y verdugo de su justicia, que te injurio, que no es mas que verdugo della, lo qual expressamente dize Dios por vn Propheta, que por ser lo que dize cer ca desta dorrina prouechoso, la quiero tratar mas de espacio.

Todas las vezes que algun hombre haze alguna hazaña, que en los ojos de los hombres merezca gloria, Dios es la causa principal que la haze, aunque los hoinbres mediante quien se haze, sean, o malos o buenos. Lo qual se colige claro del libro de Iosue, quando Dios le promete que le fauorecera, y ve Iosue. 1. cera sus enemigos, y sera en su ayuda, como lo sue de Moyses:aunque sea verdad, que ellos con su fauor y ayuda hizieronalgo. De la mesma manera habla del Rey Cyro por Esa- Isi 45. ias contantos fauores, hasta ponerle sus nombres, por ser el

Dout 8. Ne dicat in corde tuo fortitudo mea, Ifai. to.

instrumento con que queria librar su pueblo de la cautiuidad Pero ay diferencia, que los buenos, aunque ellos ponen algo de su casa, pero todo lo atribuyen a Dios, porque conocen su braço y fuerça en las hazañas, que assi lo tenia mandado en el Deuteronomio. Los malos apartando los ojos de lo que Dios haze, se lo atribuen a si, todo con arrogancia y sobernia, como parece por Esavas: donde romo Dios por açore a Senacherib, Rey de Syria, que alti llama A fur, para castigar a su pueblo, y el ensoberucciose, y dixo, a el tenia en su casa Principes que ygualanan con Reyes, y que el ania destruydo muchos reynos que tenian mas dioses que el pueblo de Israel, y que el destru yria a Hierusalem, como a vn nido de paxaros que sin fuerca ni dificultad se destruye. Y assi passò con esta sobernia la raya de lo que Dios le encargana, pretendiendo Dios, no mas de ca stigarlos, y reduzirlos: Pero el, acabarlos y destruyrlos. Y por lo vno y lo otro le reprehende Dios alli por el Propheta, y le amenaza, que acabado el castigo del pueblo que Dios pretende no folo no confeguira el su pretension, antes quedara el de struydo, muerto y deshonrado por la mala intención con que tomò acargo aquella guerra, que dofte shail sup noisarell

6.

De aqui fe tacan muchas verdades. Y dexadas las que no ha zen tanto a nueltro proposito, la principal es, que algunas vezes toma Dios Reyes, aunque sean malos, por instrumentos para castigar a Reyes y reynos. Y assi mesmo haze instrumetos de hombres particulares, para castigar a otros: y esto ni perjudica al libre aluedrio del malo, necessitandole a ser danino ni injuriador de su proximo, ni Dios le mueue a que le haga mal: folo con su infinito poder y sabiduria, encamina aquella mala intención del malo a que fea castigo y açote del Hugo de bueno, o del malo, para enseñarle o reduzirle. Assi lo dize Hu go de fant Victor, que la mala voluntad, ora sea del pecador, ora del demonio, no es de Dios que sea mala, sino que sea ordenada a buen fin, lo qual haze Dios tan secretamente, que la mesma voluntad, no alcança que Dios la encamina al bien, q por fola su libertad segouierna, porque siente fer monida li-1 50 brementespero al fin el malo, que assi es instrumeto, ha de ser por la mano de Dios castigado. Esta verdad confirma el mesmo Prophera con tres comparaciones, de la de fegur, sierra, y açote, comque reprehende al Sonacherib, porque se engrehia, atribuyendo a fu poder y fuerças aquellas vitorias, fiendo he-· willing chasy

facramentis part. 5. 0.27.8 29.

chas y alcançadas con el de Dios. Lo que a nuestro proposito haze, es el ser estos malos, instrumentos de Dios, para castigarnos: lo qual parece aun mas claro en la tercera comparacion donde dize. Como si se leuantasse, o engriesse el açote, o vara contra el que vía del, o el palo contra el que con el castiga (porque alude al nombre que al principio le pufo, Afur, açote de mis enojos ) pero el açotar, y el gloriarse al cabo lo pagarà, en auiendo Dios hecho su hecho, como haze el padre, que la vara con que açota al hijo, la suele quemar despues de

acabado el castigo.

De aqui nace que el indignarte y pensar tomar vengaça del que te ha injuriado, no es otra cosa que boluerte contra el aço te: lo qual no ha de fer, sino besandole, como suelen hazer los niños bien dotrinados. Assi quiere Dios, que ames, acaricies, y hagas bien al que el tomò por açote: no como el perro, que muerde la piedra, y el cieruo la faeta, como quien dize, que mejor se boluiera contra el que la tirò. Assitu, quando seme jantes trabajos te vinieren, si miras a tus pecados, y conoces que ellos fueron la causa, contra ellos te bolueras: y esto es co sa loable y prouechosa : pero boluerte contra el que te injurio, no es otra cosa, sino morder la piedra, o saeta, dado a entender, que de mejor gana, y con mas enojote boluieras a quien la tirò: y como este no sea, ni pueda ser otro que Dios, puedes hazer quenta que contra Dios te boluiste, y que no per donando la injuria, pregonas guerra contra Dios, y contra su mano desseas y procuras la vengança. El consejo santo es callar y sufrir, como con esta consideracion hizo Dauid, quan Psal. 38 dotratando del caso de Semei, dixo . Callê y no despleguê mi boca, porque tu Señor lo heziste.

70

### DISCURSO SEXTO, DE OTRA

razon para perdonar y oluidar las injurias, y su vengança, que es, porque Dios la toma a su cargo.

R E S cosas se halla auer reservado Dios para si solo, sin I querer dar a nadie parte dellas. La primera la creacion de las cosas, en que de nadie quiso compania, como el lo dize por Ma-

I.

Malac. 2. Heb. 3. por Malachias. Dezidme, vuestro padre no es vno solo? no es por ventura vno solo el que nos crio? Y lo mesmo dize S. Pablo, Dios solo es el que todo lo crio. Lo segundo, que para si reservo, sue la houra y gloria, que es la suprema adoración, si llaman los Teologos latria. Y assi dezia por Esayas, Lo que es

Mai. 42.

llaman los Teologos latria. Y assi dezia por Esayas, Lo que es migloria a ninguno otro la dare. Y el Apostol dize, A solo Dios se de la honra y la gloria: y el Psalmista, La gloria Señor no se de a nosotros, dala tu Señor a tu santo nombre. Por lo qual embio a Nabucodonos or tan gran castigo, tornadole be-

Matth.4.

qual embio a Nabucodonosor tan gran castigo, tornadole besseia, que paciesse por el campo, porque debaxo de aquella estatua que leuanto, quiso ser adorado como Dios: y el Señor, arrojo de si a Sathanas en el monte, porque por vna señal desta adoracion le ofrecia todo el mundo, y su mando y gloria. Sant Augustin dize, que los Romanos en ganando la prouincia, lue

August. De consen su Euang. lib.r. c.18.

Augustin dize, que los Romanos en ganando la produncia, ne go hazian templo al Dios, o dioses de aquella tierra, para tenerle propicio: y quando ganaron a Iudea, no le hizieron al verdadero Dios de Israel, ni le quisieron hazer esta honra: y la causa sue, porque los demas consentian otros dioses, y el no los consiente, sino quiere solo ser honrado, y adorado. La tercera cosa, que para si solo reservo, sue la vengança de las injurias, y agravios, que de los hombres padecemos, como el dixo

Deute.32.

en el libro del Deuteronomio, Mia es la vengaça, y yo la toma re a sus tiempos de todas las cosas. La qual sentencia dixo ta bien por otras palabras el Apostol. A mi pertenece, y a mi car go està la vengança: las quales dize junto con otras, dignas q aqui se declaren y lean con atencion. No boluays hermanos

(dize) a nadie mal por mal, si fuere possible, antes todo lo que

en vosotros fuere, tened paz con todos los hombres, no os de

Nulli malu pro malo reddentes,&c.

.4

fendays amigos, sino dad lugar a la yra, porque escrito està. A mi cargo està la vengança, y yo la tomare dize el Señor. Pa labras son tan dulces y tan a proposito de la materia de quevamos tratando, que en ninguna parte della quadran mejor, y assi sera bien declararlas breuemente. No deys hermanos a nadie mal por mal: Quando algun mal recibieredes,

procurad de boluer bien por esse mal, que esta es gran persecu cion y verdadera imitacion de Christo. Quando no pudieredes hazer bien, alomenos no boluays por entonces otro mal. Tres leyes hallamos vsadas en el mundo. La vna es del mes-

mo mundo, que es amigo de amigos, y enemigo de enemigos, bolner bien por bien, y mal por mal: esta alcançaron y

guarda-

guardauan los Gentiles, como el Señor dize en el Euangelio. Matth. 5. La segunda, es del demonio, que es boluer mal por bié, la qual víò el traydor de Iudas, vendiendo al Señor, en pago de tanto bien, como auia recebido de su mano. La tercera, es de Christo, que es hazer bien a todos, y a los que nos haze mal. El exe plo de todas estas tres leyes esta claro en la guerra y muerte de Absalon, quando murio colgado de los cabellos, y arranes- 2. Reg. 18. sado con la lança de Ioab, el qual se aparecio ser hijo de Adã, y guardar las leyes del mundo, en que aunque Dauid ania mãdado, que no tocassen a su hijo, ni le hiziessen mal, le mato Ioab, por su interes: y assi lo hazen los mundanos: que a un que nuestro padre Christo dexò mandado que nadie hiziesse mal a sus hijos, los interessados los maran sin perdonar a ninguno. Los hijos del demonio, que guardan su ley, son figurados en Abfalon, que a su padre en pago de muchos beneficios que le auia hecho, le perfiguio, y deshonrò, tomandole sus mugeres por amigos, y fu reyno. Vu foldado que por alli paflo, que por ser hijo del Rey, y auer su padre mandado, que no le matasfen, sino que le guardassen viuo, no le quiso hazer mal, viendole colgado y viuo, aunque era malo, y enemigo de su padre, a quien el sernia: es figura de los hijos de Dios, que guardauan la ley de Iesu Christo, la qual es, que se haga bien al malo, y al que lo es para ti,y quando menos, no hazerle mal.

Esto es so que aqui dize sant Pablo, que a ninguno demos mal por mal, quanto fuere de nuestra parte : lo qual dize por los perlados y justicias, y por los que defendiendose legitimay limpiamente hazen algun daño, y por los que ofrecen al contrario paz y amor, aunque no se lo reciban, como lo hazia Dauid, que con los que aborrecian y rehusauan la paz, la re- Psalar, nia el, demanera que la paz y la guerra estaua en sus manos del contrario: porque como dize el bienauenturado fant Iuã Chrysostomo, no manda Christo que nadie te quiera mal, sino que no des ocasion para ello, y que tu no quieras a nadie mal, que lo demas no esta en tu mano. Como el mesmo Christo aborrecido fue, pero fin causa, como el mesmo dize. Aborre- Ioan 150 cieronme sin razon, y el mesmo Dauid lo dixo de siy de Christo. Pues esso mesmo dize el Apostol en el lugar que agora tra tamos. Dize adelante el mesino Apostol. No os defendays amigos. No quiere dezir, que si os vinieren a quitar la vida, ohazienda, ola honra, no sea licito desenderos, porque la defensa

2.

Chryfoft.

loco. Iddit.r.

defensa inculpada en ley dinina y natural, es licita, y de toda las leves humanas amparada, y fanorecida, quando consta d el mal que por ella se haze fue para desensa ! solo quiere dezir que no os vengueys. Que effo quiere dezir el vocablo Grie Vide Ga- go que alli esta: y aun en la escriptura del testamento viejo. neiu, hoc se vsa el vocablo, de desender en esta significacion, como parece en el libro de Iudit, donde dize, que Nabucodonosor Rey poderolissimo juro, que ania de defenderse de todas las regiones, y a efforembio tan grande exercito fobre Betulia. Chiro esta de la historia que ninguna gente le hazia mal de que defenderse, ni las regiones lexos, le pensauan, ni podian hazer guerra, ni el general Holofernes, ni su exercito se embiana a defender ciudades, fuyas fino a ganar las agenas. Sino que vencido por su exercito Arphaxat Rey poderoso, y despo jado de sus Revnos, cobrò Nabucodonosor con esta vitoria tanta ceruiz y sobernia, que pretendio con ella sojuzgar a todo el mundo, y para eflo embio a todas partes fus Embaxadores, a pedir de todos sujecion y vassallaje; y porque no se lesbolujo la respuesta que el peaso y desseaus, hizo con rabia aquel juramento, de defenderse de todas las regiones, esto es , de vengarfe dellas por esta mala respuesta : y la Iglesia en el oficio de los fantos Innocentes, en persona de los martyres, que piden vengança, dize en va responso, Señor porque no defiendes nueltra fangre? y en otro, porque noviengas nue fira fangre ? Puès desta manera de hablar via el Apostol, quan do dize. No os defendays amigos, esto es, no os vengueys, porque la defensa a nadie se defiende, antes las armas dela Iglefia, y de fus hijos, son solo defenfinas, fin auer ofenfinas, fino para este fin. Esta es la torre del manso David, con sus torrejones; de la qual estan colgados mil escudos y paueses, o son todas las armas de los valientes, esto es, de los Christianos, cuya fortaleza esta en folo fufrir y defenderse, sin que aya pen famiento de ofender a nadie, o v olla enen nollano sob on ema

Shry forth.

of Anade fant Pablo. Lo que aneys de hazer amigos, es dar lu 3 del gar a la yra:esto se entiede de dos maneras. La primera, abrid la puerta a la yra, para que falga de vuestra alma tan mal huesped. Esta se abre por buenas consideraciones, quales en este li bro se encierrant las quales se reduzen a dos fuentes, prudençia, y obediencia: por la primera el gentil: y por la fegunda el Christiano (porque Dios se lo manda) abren la puerra y da defeata lugar lugar a la yra, como dize el refran, que al enemigo la puente de plata: assi se ha de dar puerta y camino a la yra, pestilécial enemigo, aunque sea costosa. Y assi para nuestro exemplo, se dize Dios tener anchas narizes, q fon la puerta de la yra, por que es sapientissimo, y el hombre como es loco la detiene para su mal, pues como dize el Sabio, si muy pesada es vna peña, Prou 272 y la arena es grande carga, mas pesada que ambas es la yra del loco, esto es, del que lo estanto que no la dexa-salir. El segundo sentido es. Dad lugar a la yra, esto es, a la justicia, que esso quiere dezir yra algunas vezes, cerca del mismo Apoltol, quan Rom 11. do en otra parte dize, que seamos sujetos a los ministros, no folo por la yra, que es la justicia, que por fuerça acabara lo que quiliere, sino tambien por la conciencia. Pues dize, dad lugar, sispos de a la justicia, esto es a Dios, que es el que tiene la jucidicion. Como si viniendo viralcalde a sujuzgado, o audiencia, hallasse sentado alli a ocro en su silla, le dican los ministros. Amigo, menium. dad lugar a la justicia : esto es, al alcalde a quien incumbe hazerla en este lugar. Assidize al injuriado sant Pablo. Amigo Ro. 13. cu-dad lugar a Dios, q es a quien incumbe tomar esta vengança: vo es este mayormete siedo causa propia, q esta vedado ser en ella jucz, y le recufan codas las leyes. Y da la razon fant Pablo delea fear tencia, diziendo. Porque escrito esta: A mi cargo està la venga ça, y yo la tomare a su tiempo del que se vniere de tonar: que es lo que confirma la dotrina delle discurso. La razon porque reservo, Dios para si la vengança, y el ca-

La razon porque referuo. Dios para si la vengança, y el el sigo de nuestras injurias, es porque solo el la sabe tomar con prudencia, y su licia, y tantearla sin passion. Pero el sobre, sia yormente el que la tiene, so tiene raya, ni termino en su vene, gança, ni se contenta con lo que basta, aun para que lar basta pretente vengado su apassionado coraçon, sino con quato pue de passar mas adelante. Bien le bastana a Saul, para so que el 1. Reg. 15, pretendia, passar a Danid con la lança, y quitalle assi la vida, para descanso de su coraçon: pero no pensaua, sino en cosello con la pared: y la Escritura nos descubrio este su danado pensamento, quando dezia Saul dentro de si. Passare a Danid con mi tiro, y clauare la lança en la pared. Bien saliera aquel malauenturado de Aman con la intención de su embidia y locura, con quitar del mundo a su encomigo Mardocheo, y su principal agraniador, pero no sollemas, hasta que con grá trabajo y discultad procurò de acabasse po, hasta que con grá trabajo y discultad procurò de acabasse.

ř

Ifai. 9.

Zacha. 2.

Num. 23:

a el, y a toda su gente, porque la yra del apassionado, no para hasta destruyllo todo. Lo qual dio a entender el Profeta Esaias, hablando del furor de los enemigos del pueblo de Dios. diziendo dellos. Con toda su boca, esto es, a dos carrillos, comeran a Israel. En lo qual solemos denotar la grande hambre que vno tiene quando come a boca llena, y a dos carrillos. Tal es la que tiene de la sangre de su enemigo, vn hombre apassionado, lo qual les nace a los hombres de auer perdido con la passion el tiento, y el peso del quanto ha de ser el castigo, o la vengança, antes nunca se tienen por vengados, sino doblan el mal que recibieron, por lo qual las leyes no fian del agraniado el juyzio: antes es en todas ellas recufado, porque la paf-C. Nequis. sion no le dexa hazer justicia, de lo qual ay titulo C. Ne quis in sua causa ius sibi dicat, lege vnica, y juzgalo la ley por cosa iniqua: Iniquum admodum est, &c. Assi dizen ellos, que lo aprenden en el libro del duelo, que no tendra pocos el que por alli se guiare. Y assi so executa el mundo, sin fastar una tilde. Los niños lo faben de coro, y en sus niñerias lo van poniendo en platica. A vellaco mentis, a mentis bofeton, a bofeton palos, a palos muerte, y esto fin juyzio, fin fazon, fin razon, fin me dida, sin constar de la cuspa, sin quenta con el alma del muerto: antes hallegado tanto a vezes la passion, que han en vengança procurado embiar al infierno el alma, y el cuerpo a la fe pultura, con ardides aprendidos del mesmo demonio, que no tiene el licencia para exercitallos, y halla quien le saque deste cuydado entre los hombres, y obligados por ley del mundo. Este es el enojo que castigò Dios en Senacherib, en el capitulo decimo de Efayas, como deziamos en el discurso passado, que Dios le amenazana. Esta es la quexa del mesmo Dios, por Zacharias, Grande enojo me da con estos hombres, q yo me enojo poco y en pocas cosas, y temporales, y ellos me ayudaron a la vengança, fin orden con yra, con rancor, haziendo mas mal del que yo hiziera. Pero Dios con mas fabiduria, con mas prudencia, y mas tanteo haze sus castigos y venganças, y afsi las referua para si, por lo qual es en la sagrada Escritura comparada su fortaleza y poder a la del Rinoceronte, el qual tiene los ojos encima del cuerno, con que vee a quien hie re con el, como, y a que tiempo, y donde, y quanto. Los hombres son como toros, que tienen los ojos debaxo de los cuernos, y essoscerrados, porque sin juyzio ni discrecion hazen La herida

sa herida de su vengança, ciega y apassionadamente, pero Dios con gran tiento: y assi como vn gran maestro de pintura, o talla, aunque algunas cosas, como el ropaje, encomienda al oficial, pero lo que tiene necessidad de medida y tanteo reserua parasi, diziendo, que no llegue nadie a ello. Assi Dios en los castigos de los agrauiadores, no quiere que otro ponga la mano, referuandolos para fi, q sabe el tanto y quanto,y la ocasion,y la sazon conforme al fin de los castigos.

Dirame alguno: Esso es to que a mi me indigna y me haze perder la paciencia, que bien le remitiera yo a Dios mi vengança, y saliera de esse cuydado, y peligro, pero Dios no se enoja quanto es menester, sino poco, como el dize, y tarde, quando ya el mundo no tiene memoria de mis danos y deshonra, ni cae en q aquel castigo viene por essa razon:parece q nos quiere solamente assegurar con encargarse de la vengaça, folo a fin de que se nos passe el enojo, como suele hazer el padre para sossegar su hijo niño, pero no veo que haze nada, y si so haze es a tiempo que mi coraçon no queda satisfecho. A esto, lo primero respondo, que no es esta razó de Christiano, y hijo de las entranas de Iesu Christo, que nos dize, que antes Matthigroguemos a Dios por el ofendedor : de lo qual se colige quan Orate procierto, y quan riguroso es el castigo : pues es necessario que persequeruegue por el injuriador, el injuriado: como Dios a los ami- lamniatigos de lob (porque con sus razones le auian fatigado, que- bus vos. riendole persuadir con ellas, que era pecador) les dize, que Iob. 42. vayan al mesmo Iob, que ruegue por ellos, que desta manera se quiere desenojar, q es como vn baxarse la parte de la quexa. El fanto Iob lo hizo de voluntad, y Dios los perdono. Que si aquellas entrañas del hijo de Dios, se nos imprimieran en las nuestras, no auiamos de pensar en como, ni quanto auian nuestros enemigos de ser de Dios castigados, sino antes congoxarnos hasta verlos del perdonados. Pero sin esto quando quisieres saber que Dios no te engana en dezir, que el tomara a su tiempo la vengança, de que se encarga, entiede que nunca se le oluida a Dios la injuria del menor de sus hijos, ni aun el desprecio de los mas pobres, porque los hijos, ni auel desprecio de los mas pobres, porque los Angeles, que estan siempre mirando a Dios, y los tienen a ellos a cargo, le tienen de acordarselo a Dios, quando el se oluidara, y de pedille justicia: pero sabe Dios el como, y el quando la ha de hazer. Y co-R 5

60.

Jon. 4.

mo a ti no te costaró nada, ni los criaste, ni moriste por ellos, luego los querrias ver acabados y echados del mundo: Esta fue la quexa de Ionas, quando no queria Dios cumplir la palabra que el auia predicado, destruyendo los de Niniue, y su ciudad, y estando el con su colera, le crio Dios vna yedra que le defendiesse del Sol, y quando mediante vn gusano se la seco le conuencio con esta razon: Pues como enojas te tu por vna yedra, que es de poco valor, y no la criaste tu, y quieres que acabe yo vna ciudad tan grande donde ay tantos millares de

hombres, y mugeres, y niños y muchas bestias? Assi que Dios para auer de castigar tu injuria, primero espera y amonesta, para ver, si quedando tu satisfecho, podra ganar al que te injurio: Y si quieres ver que no se oluida de tu vengança, y satisfacion, mira como desde luego comiença a atormentar a tu enemigo, por parte de la consciencia: Mira como no puede dormir hasta salir de esta obligacion, mira los terceros que busca, los medios y partidos que ofrece, y como no le dexa venir a Missa, o le embia della a solo buscarte y satisfazerte. Quando tu piensas que el otro esta con descuydo, estan Dios y el con mayor cuydado. Y quando cessan estos remedios, tarde o temprano viene a pagar. Lo qual no haze fiepre Dios en sus ofensas, ni se muestra con tanta memoria dellas como de las tuyas. Hablando del Rey Dauid la Sagrada Escritura dize, que sue gran sieruo de Dios, guardador y zelador de sus mandamientos, y que no se halla en su vida pecado, sino vno, que sue el adulterio y la muerte de Vrias, co estar de por medio tambien, el de auer contado el pueblo, que fue tan grande, qual parecio por el castigo que merecio, que sue

3. Reg. 13.

2. Reg. 24. este pecado era contra Dios, de que luego Dios se oluida: el

Erod.17.

Dent. 25.

otro contra el proximo Vrias, que con eltar ya perdonado, y el en estado seguro para la gloria, habiado de sus virtudes, no quiso callalle. Porque sepas quan en la memoria tiene Dios tus agravios, aun despues de castigados. Quatrocientos años auia que de los Amalechitas ania los del pueblo padecido vn agranio, y fue que saliendo de Egypto flacos y destroçados, falieron los Amalechitas, y los maltrataron, y mataron muchos dellos. Enojose Dios desta impiedad, y començolos a castigar, y mandolo escrenir en vn libro para memoria del agranio, y acaballos por el de todo punto, no porque Dios

matar Dios con peste tantos millares de hombres, es porque

aya menester libro material, para su memoria, sino para que tu entiendas, que la tiene de los pecados que contra ti se hiziereń. Y al cabo de quatrocientos años, los mando acabar a Saul, demanera que no quedasse dellos perro, ni gato: y aun a Saul reprehendio, porque a titulo de sacrificio, auia dexado no se que ganado: demanera, que sueron menester quatrocietos años, para que madurasse aquel castigo: y esso es, Yo lo castigare a su tiempo, esto es, con sazon, al tiempo que Dios tiene señalado para que el castigo madure. Y pues tu no esperas 3. Reg.es. quatro horas alguna vez, como quieres que Dios no te quite la vengança de las manos, y la referue para si? Assi mesino ve- z.Reg.13. gò a su tiempo rigurosamente la muerte de Naboth: y el caso de Absalon no es suera de proposito : de cuya muerte dize S. Iuan Chrysostomo: Porque entiendas que su muerte no sue Chrysost. industria humana, sino justo juyzio de Dios, aduierte, que el Pfalm. 7. arbol y los cabellos, le prendieron, vn animal bruto le entre- tom. 1. go: y el cabello firuio de foga, y de horca el arbol, y de verdugo siruio el mulo en que yua. Pero considera lo que alli es marauilloso: al tiempo que esto le sucedio, con yr tan acompañado, ninguno de los supos se atreuio a llegar a el, con auer tanto espacio, que esto sue prouidencia diuina, porque no le quitaffen, ni le lleuassen aun atado y preso a su padre, por la gran demonstracion que el padre auia dado de perdonalle, y lo que mas espanta es, que el mesmo que con su padre le auia compuesto y hecho las amistades, esse mesmo le mato: pero Dios fue el que dio la sentencia, por Psalen. 7. lo qual el mesmo padre le da gracias, diziendo, despues Conuertes de auer dicho en vn verso, que su pecado auia de subir a fu tur dolor cabeça, que es la sentencia, anade en orro: Yo alabare al Señor por su justicia, y con va Psalterio a su altissimo nombre. Demanera que aun quando el padre esta tan tier no, que se teme o espera que perdona, o perdonara, enton- fitia eles ces haze su castigo el Señor con los ministros que el escoge, tan lexos esta de oluidarsele de la vengança que tomo a su cargo.

El mesmo sant Iuan Chrysostomo declara este proposito lo que se sigue en el lugar de sant Pablo, quando dize el Apostol: En lugar de vengarte, si tu enemigo tuniere hambre, dale tu de comer, y si sed, dale de beuer, y aun esto haras con cus tuus, regalo, dandole el bocadico regalado con tu mano, como &c.

I.Reg. is.

the and T

Rom.12.

fucies

Vide Genebrardu ibi. 12.& hom. ço. in acta Apostol. aduerfus Pelag. in explic.huius loci ad 168.

Pfalm. 17. sueles hazer a quien bien y tiernaméte amas, y co esto allegaras carbones encédidos fobre su cabeça. Que es dezir, que todo el enojo que tu auias de tener contra el, no se perdera, por Vide Chry que todo le caera sobre su cabeça, que todo le tiene Dios alli, fost ad Ro. para castigalle rigurosissimamente, que esso significan muchas vezes en la Sagrada Escritura, los carbones de suego, como en el Psalmo, que dize: que granizo, y carbones de fuego, despues Hie.lib. r. de grandes truenos y tempestades, ha de embiar sobre los pecadores. Y aunque sant Hieronymo aprueua esta exposicion del bienauenturado S. Iuan Chrysostomo, pero bien entendida, se conforma bien có la suya, porque S. Chrysostomo pa-Rom. 12. & rece pretender que cayga en desseo del Christiano esta ven-Aug. serm. gança que es lo que reprouaua fant Hieronymo. Este cuydado y rigor nos dio a entender el mesmo Dios,

8.

en aquellas dos visiones de Hieremias, quando le pregunto: Que vees Hieremias? Senor vna vara velando. Luego le torno a preguntar: Que vees? Señor vna olla hirujendo, y echando fuego y humo. Esta olla significa el coraçon del mal Christiano, que perfigue a su hermano, y echa fuego por los ojos, boca, y manos, abrasadas las entrañas de rencor : y dize Dios, q antes de esso viene el velando, y con atencion de lo que haze, y que todo lo mira y tiene delante de los ojos, y la vara para castigar todas las injurias que se hizieren, y que para su defensa les hara la ciudad de Ierusalem, y sus muros de metal. Mil exemplos otros ay en la Sagrada Escritura: Quando Dauid perseguido de Saul le dixo: Iuzgue Dios, entre mi y ti. Y assi lo hizo Dios, que ordeno, que el mesmo viniesse a ser verdugo de si mesmo, y se matasse. A la hermana de Moysen, porque murmuro contra el, la cubrio de lepra, y la Madalena fue defendida de la hermana, y del Phariseo y de Iudas, y el mesmo Iesu Christo auiendole deshonrado los Phariseos, dixo, q no curaua el de su honra, que otro tenia cargo de pedir essa cuenta, a quien se la quitana. Y bien mirado, Dios parte con nosotros, y nos da la mejor parte, y mas suaue, y la que el en sus ofensas haze de mejor gana, que es el perdonar, y se queda con lo aspero y trabajoso, y contra su condicion, que es el sidi:hicest castigar y vengarse: Danos el perdonar que es cosa hidalga, dulce, pacifica y pronechofa, y quedase con el vengar, que es trabajoso y desabrido, y que el muestra siempre hazer de mala gana.

z. Reg. 24. Num. 12. LARC. 7. To. 11. Io. 1. Apoca.13. Qui in captiuitatem duxerit, in captiuitate vadet: qui in gladio occiderit, oportet in gladio ocprudentia, & fides fan Storum.

Gracias

Gracias sean dadas Señor a vueltra divina Magestad, q en todo nos tratays como a hijos queridos, pues lo mas suaue, mas vtil y sin trabajo nos procurays a los vnos y a los otros. Pues porque nosotros no nos trataremos como hermanos, y hijos de tan bué padre? porq no os agradaremos? porq no os pareceremos? Elto se haria facilmete, si entre nosotros vuiesse la paz y amor que vos no pedis y enseñays, porque entonces ni auria injurias que perdonar, ni castigar, y quando las vuiesse, ni el coraçon del ofensor seria culpado, sino de ignorancia, y si lo suesse, seria presto arrepetido, y mas presto perdonado, y confirmado el perdon, por el que es mas y primeramente ofendido, y a ello ayudarian las oraciones del agrauiado, y las escusas del mesmo, que son las que mas alcançan delante de vos, como argumento de fino perdon y amor: Lo qual auia de mouer nuestros coraçones a dessear y buscar que perdonar. Porque que hombre auria de tan duro coraçon, q si del hijo de su Rey suesse ligeramente ofendido, a quien el deniesse muy buenas obras y mercedes y su padre pusiesse al hijo por esta ofensa a riesgo de riguroso castigo, y en el rigor de su enojo pusiesse todo el peligro del hijo en el perdon del ofendido, que no se echasse a los pies del Rey a rogalle por su hijo? Pues esso mesmo haze el Rey de cielo y tierra, que nos ctio y redimio, y nos haze cada dia que amanece millones de mercedes, que vn hijo suyo que nos ofendio, esta amenazado y a peligro de gran castigo, y tiene Dios puesta, o toda, o gradissima parte del, en que este ofendido le perdone, que coraçon ay tan proteruo, que no se eche a los pies de Dios deláte de vna imagen suya, y le ruegue por su hijo? O quien duda que siendo Dios el rogado, que tanto gusta de serlo, y el ofenfor hijo suyo, que el crio y redimio con su sangre, y engendro en su Iglesia con tan graues dolores, y el que ruega, tambien su hijo, y cóbidado a rogar, que no sera aceptissima al Senor tal oracion y de gran merecimiento? Pues desde esta hora perdono Señor a los que mal me quieren, y a los que en qualquier manera, fabiendolo yo, o no lo fabiendo, me ha ofendido : y te ruego Señor ayas misericordia dellos y de mi, perdonando nuestros yerros y pecados, pues nosotros nos perdonamos : y esta quiso tu bondad que suesse la razon de tu

#### Orneiss Can dad's Secor a vuellin dinina Magelad . & ch DISCVRSO SEPTIMO, DE

otra razon para perdonar injurias, que es el dano que nos viene de no perdonallas. ceremost Edodenasia tacilmete, fixett r par v amorque vosno pedis y quidra





O N los hombres ran amigos de si mismos,y ta enemigos de fu dano, que quando por las razones dichas no queden conuecidos a perdonar fus injurias, lo quedara por huyr por esse camino sus proprios danos: los quales nacen muchos y muy graues de no querer perdonar, fino perfeuerar porfiadamente en el desseo de la vé-

gança de quien se las hizo: de los quales aunque no vuiera otro, fino el que configo trae el pecado mortal, qual es por la mayor parte esta dureza, aniade bastar para vencer qualquier enojo y dificultad, pues no puede auer ni imagin arfe otro esta do mas danoso y miserable que el del gesta en pecado mortal, aunque sea el infierno, si se diesse sin el, traydo a comparacionide donde, auiendo de ser vna de dos, mas querrian los bienauenturados el infierno para fiempre fin pecado, que no con el todos los bienes y contentos del mundo:porque aquel folo fe llama a boca llena, mat (y fin el, ninguno merece propiamente esse nombre, sino es mirado de algun lado) y assi viene con el toda la desdicha y miseria que puede imaginarse. Es vn viento solano que agosta todo el campo, corta los pimpollos, marchita y quema las flores; vna anenida que todo lo lleua a barrifco, fin dexar nada de prouecho. Que se podra hazer de un sarmiento? (dize Dios por un Propheta, por el qual es entendido el pecador : Todo farmiento que no lleuare fruto fera cortado y echado en el fuego) fi se podra hazer vna lança, vn virote, o vna estaca? Ninguna cosa, sino vn tizon, porque ni le queda xugo de deuocion, ni ojos para ver el cielo, ni orejas para oyr la doctrina, ni bueno para subdito ni para Perlado, ni para curar vn enfermo, ni para aconsejar cat in vno vn necessitado: vaso de afrenta para echar las inmundicias, multa bo- priuada de Satanas. El que peca (dize) en vano, perdera muperdet. chos bienes. Que ay que preguntarme, dize Samuel, hombre

Ezech. 15. Ioan. 16.

Er qui pec

que Dios se ha apartado del ni en muertos halla acogida, ni en viuos. Cayn que turbado? encartado, para que le mate r.Reg. 28. quien le hallare : Y que mas exemplo que el de Adam, en pe- Genel.4. cando que groffero quedo? definido, vergonçofo, cruel con su muger, y grossero, echandole la culpa, consigo confuso, con Dios necio, huyendo del que en todas partes esta, temeroso. Finalmente es el pecado una cifra de todos los males y miferias, es pobreza, es verguença, miedos y calamidades, deffraycion, hambre, defnudez, muerte : lo qual por refumirme se encierra todo en vua palabra que Bersabe dixo a David, te- 3. Rez. 1. miendose altiempo de su muerte, que quedasse por sucessor del Reyno otro que sir hijo Salomon, entre otras razones que le dixo, la vna es, y vendra a fer Senor, que quando el Rey mi Señor durmiere con sus padres en paz, mi hijo Salomon y vo, quedaremos pecadores. No quiere dezir que sera pecado no Reynar, fino tanto como dezir, quedaremos a puertas, perdidos, miserables, pobres, deshonrados, confusos, auergonçados, hollados de todos, y llenos de todos los males. Auisadamente lo dixo, y con breuedad, como los Reyes quieren fer hablados, por los muchos negocios que fiempro cienend characte vergarde qual and a, tienen

Demanera, que bastara ser pecado este de la vengança, para que huyga todo el mundo del , y falir con presteza del enojo con su hermano, porque aunque esto es cosa que conuiene a todo pecado mortal : pero sant Iuan Damasceno di- Damasceze, que este es nefario, porque los otros pecados duran po- nus in Paco en el alma, porque al cabo de vna hora estan fuera de-Ha:fi'es vn effupro, dentro de vna hora es ya paffadog vn hurto, dentro de vna hora esta acabado, y facilmente se haze dentro della penitencia : vn homicidio malo es, pero dentro de otra hora fe acabo, y fe arrepintio el homicida: pero el vengativo, todas las horas peca, porque trae el pecado en el pecho: aunque entre en el templo y este rezando, pues su oracion no puede ser pura mientras el coracon esta danado contra su hermano: assi, que nunca viue sin pecado, ni haze himofna aunque la haga, porque el alma fin caridad, mi seinhene a misericordia, ni la haze. Hasta aqui son palabras de fant Iuan Damasceno, a las quales anadamos orta: Que mientras mas dura este pecado, peor es y mas danofo, porque el coraçon se va cada dia, con la costumbre, mas endure-

T. mos

Aug. epist. 87. ad Felicitatem.

Chryf. in oratione de fancto Philoga-mo. 105.

Super pfal. 7.ibi, Ecce parturiit iniustitia, tom.1.

3.

endurecido: Yassi dize S. Augustin: Trabajad mas en compo ner vuestras porfias, que en conseruarias : porque assi como el vinagre corrompe el vaso si mucho esta en el : assi la vra corrompe el coraçon, si dura hasta otro dia. Pues si esto dize este Doctor, q sera de la que dura vn mes? y que de la que va año entero? Pues esta es la diferencia deste pecado a los demas, que este viue de assiento enel coraçon, y los otros puede y suelen yr de passo. De aqui se entienden los danos tan grandes que haze en el:de los quales sant Iuan Chrysostomo dize estas palabras. No querer perdonar al que te injurio, no merece folo nombre de vengança, sino que deshonras a Dios. No miras necio, que la hora que re dispones a vengarte del otro, no hazes mas que meterte en infinidad de males? y hazerte cruel y sangriento contra ti mismo?que piensas? no buscas otra cosa fino vna soga con que te ahorques, vna espada con q degollarte, vna fepultura para enterrarte viuo: por tanto ne pongas los ojos en el que te injurio, ni en la grauedad de las injurias, fino en Dios que te manda perdonalle: y sabe, que quanto mas dificultad en esto hallares, tanto mas largamente te premiara. Hasta aqui S. Iuan Chrysostomo. Y en otra parte dize: Considera vno que quiere vengarse qual anda, furioso, despedaçado de yra, leuanta mil ondas de pensamientos, comiença mil caminos, acometido del miedo, con mil pauores, como lo hara, como le fucedera, destruyendose a si primero q al que ha de injuriar: Pero el q perdona, quan al renes: y con razon, todo lo que quiere haze, porque està en su mano el perdonar:pero el vengatiuo no, que es menester aguardar sazon y lugar, engaño, maleficio, armas, ardides, ofensiones, lifonjas, seguridad, dissimulaciones, &c.

Declaremos vn poco mas este negocio. Quatro maneras ay de bienes en esta vida, que procuramos auer y conseruar: Y por el consiguiente ay quatro maneras de daños que padecer, a los quales todos los demas se reduzen, hazienda, honra, vida y alma: a todos estos haze el que trata de vengarse increyble perjuyzio: a la hazienda, en los gastos que se hazen hasta alcançar esta miserable empresa, que acaece y se en esto toda vna hazienda: de la qual para otra cosa, aunque sea de sa regalo, o necessidad, no ay hazerse gastar vn real, pero ciego de aquella passion y enojo, no sabe reparar en lo mucho que se gasta: La honra padece, con la opinion que ganas de impa-

ciente,

ciente, intolerable, furioso, y mal acondicionado. La fama, porque quedas por inuentor de turbaciones y enojos, perturbador de la paz, inquietud de tu pueblo y parentela, los amigos se retiran por no obligarse a hazer mal, si te acompanan y ayudan a la vengança: A la vida hazes perjuyzio, porq ni comes co sabor, ni duernies de noche, ni tienes vn dia bueno : de quien principalmente dize el Psalmo : Molidos andan Psalm.rg. en sus desdichados caminos, y no saben que cosa es vn dia de Contritio, en sus desdichados caminos, y no succe que comor de Dios: & infelici sossiego, porque no tiené delate de sus ojos el temor de Dios: & in viis fuera de los temores y peligros, cargado siempre de hierro y corum. de cuydados, insufrible a tu casa, criados, amigos, vezinos y parientes, y sobre todo enemigo de Dios, que es el vltimo y el mayor mal del alma, que por dezille y declaralle mejor, hemos passado ligeramente por los demas, pues todos ellos, en comparacion deste, no son males ni danos, como se comengo a dezir en la sentencia de sant Iuan Damasceno, y agora se dira mas de proposito.

#### ¶§.2. De los daños que haze en el alma el pecado del vengatino.

O S danos que este pecado causa en el alma, aunque parecen algunos dellos comunes a los demas pecados mortales,si en ella duran mucho tiempo, pero ya queda dicho de parecer de S. Iuan Damasceno, quemas de que causa otros particulares, essos comunes se le pueden ahijar por proprios, por traer de su cosecha el durar mucho, pues no se le alina al vengatiuo tan breuemente su vengança como el querria : y aun despues de executada a su sabor, le queda el aguardar y temer la de su contrario: y la determinacion del replicarla, coforme a la miserable platica que ha començado a feguir de los mundanos. Assi que los daños que aqui pondremos, nacen de la perseuerancia en el pecado: la qual este tiene en si casi ta natural. Lo primero, quan danoso estado sea el de la perseueracia en vn pecado destos, esta muy claro: porque lo primero todo el bien le falta al que esta en el, y no ay mal que le falte, ninguna cosa le aprouecha para lo q es ganar el cielo y augmento de bienauenturança, quanto bié hiziere todo se le pierde para este fin, aunq para otros aprouecha algo, no con tanta fuerça: assi que aunque este todo el dia en oracion, aunque de en limofna toda su hazieda, aunque

1. Cor. 13.

5.

diga mil Missas cada dia, auque a puros açotes despedace sus carnes, ninguna cosa le firue : lo qual mas encarecidamente dize fant Pablo: Aunque vo predicasse como vn Angel, o como el mas eloquente hombre del mundo, si me falta la caridad, es como fino hiziesse nada, sino como va sonido de vaa campana, que annque aprouecha para llamar la gente, no tiene merito delante de Dios: Mas, aunque fuesse Propheta y tuniesse noticia de todos los mysterios de la Fe, no soy nada sin caridad: Y mas, aunque tenga tanta Fe, q passe los montes quando yo quiera, de vn lugar a otro: y aunque sea mas rico q Cresso, y reparta todos mis thesoros en remedio de pobres, fino tengo caridad no vale todo nada : antes fi entregare mi cuerpo al fuego, o a la espada, o a los tormentos de los tyranos, fino tengo caridad, no me aprouecha nada, entiende para la vida eterna: porque la caridad y gracia de Dios, que o fon vna mesma cosa,o no anda vna sin otra, es como vn sello, sin el qual las obras por buenas que sean, no tendran valor el dia que se registraren ante la Magestad de la justicia de Dios:como la firma y sello del Rey se le da a su prouision quando libra por ella alguna cosa al vassallo, o al prinado. Otra com-Anselmus, paracion da sant Anselmo, el qual al hombre sin gracia de Dios, compara a la tierra sin semilla: la qual no lleua sino espinas y abrojos cardos, y chaparros que no fon estimados en nada:pero la tierra labrada y fembrada, lleua frutos de mucho valor. Pues veamos tu vengatiuo, parecete a ti poco que estes como esta tierra sin semilla, todo el tiempo que te dura este proposito? y que quato hizieres y trabajares sea para arrojar en la calle, sin fruto ni prouecho, que como tal se juzga todo aquello que no merece la vida eterna para que fuylte criado, ocupandote mayormente, no en essas obras inutiles, sino en mil pecados cada hora, como sant Iuan Damasceno dize, consultando dentro y suera de ti, como te vengaras del enemigo mas a su daño, y encaminando a este fin todos tus passos, oluidado del bien para que naciste, y del infierno que para siempre andas negociando? Lo segundo mira, que quado el demonio te ocupa en essos

passos, no solo pretende hazerte dar de ojos en esse pecado tã grane, fino entretanto q viues en oluido de ti mismo, hazerte

mil

mil danos en el alma, de suerre, que quando bueluas en ti, te halles destruydo de los bienes y fuerças que Dios puso en ella para defenderre del Grande yerro haria el Rey de España, si quisiesse yr a hazer guerra a las tierras del Turco, que no le prouoca a ella, y dexasse a sus Reynos sin presidio, porq podrian venir otros enemigos a tomarle lo principal que el possee, como le sucedio al Rey Dauid, que saliendo de Sicelech a pelear, quando boluio despues a ella con su gente, hallo q los Amalechitas auian hecho vna entrada, y pegado fuego a la ciudad, y lleuadose todas las mugeres, y los hijos y hijas : lo qual visto por Dauid y su gente, lloraron amargamente su perdida, hasta q como dize el Texto, no les quedo lagrima q derramar, y quisieron apedrear a Dauid, q auia sido la causa de ta general perdida de todos, por auerse ydo a la guerra sin dexar mas presidio en la ciudad: Asi acaece al q por yr a pelear y renir pendencias con su enemigo que le injurio, y ocupar en esto la atención de sus pensamientos, viene entretanto el demonio, y pone fuego a todas las buenas obras, que fon el edificio de la gloria: captiua el entendimiento, con malas y falsas opiniones y errores, escurece la memoria de lo que denemos obedecer y agradecer a Dios, enflaquece la voluntad: causando en ella vn ensado de las cosas del cielo: turba y haze trampantojos a los sentidos:al fin, todo lo destruye,y dexa al hombre tal, que quando viene a ver acabada su miserable vengança, halla materia para llorar eternamente, y fin remedio, sino es pidiendole a Dios (a quien tanto tiempo ha q trae ofendido y enojado ) con muchas lagrimas, y tan desesperado, que parece que todo el mundo le quiere apedrear, y el no se puede sufrir a si mismo.

Pues el peligro a que con tu atreuimiento loco te pones, en acostarte con un pecado mortal pegado al alma, no ay legua humana que lo pueda encarecer, pues mas tardaras en mo rir, aunque sea muerte arrebatada, q en baxar a los infiernos a padecer vna muerce, sin muerte ni fin. El atreuimiento loco dixe, porque no tiene que ver con el que vn hombre tuuiesse, si solo el se arreuiesse a salir contra todo el campo del Turco, pues aqui no se auentura mas que vna muerte corporal, y tu auenturas la del alma para siempre. Quan loco seria el que auiendo afrentado publicamente con vna bosetada a vn Presidente, o a otro semejante personaje,

6.

auiendo

auiendo mil gentes y oficiales de la justicia salido a buscarle por todo el Reyno, y fuera del, con certidimbre que en cogiendole auia de ser atormentado y despedaçado: si aquella mesma noche se fuesse el mismo a acostar sin temor ninguno a la puerta de la carcel con su cama, que diria el mundo deste tal?que mayor locura puede imaginarfe? Pues mucho mas loco y desatinado es el que sentenciado a los infiernos por auer afrentado quanto es de sin parte, a Dios: mayormente estando en el mesmo proposito, y de afrentar con el a su hijo, y sieruo, y amigo, y se vaya a dormir a las puertas de la muerte, donde hemos visto muchos no despertar viuos, sino como aquel Sifara de quien cuenta la Sagrada Escritura, que por andar de guerra contra los fieruos de Dios, penfando dormir y descanfar de aquel trabajado grande en que andaua, despues de auer beuido la leche que aquella muger le dio, començo a dormir descuydado, y desperto en el infierno con vn clauo que ella le atrauesso por las sienes : Assies el que anda executando venganças contra los hijos de Dios, que el mesmo mundo que le lisongea, y le haze la cama donde descanse, le da aquella dulce y descansada benida de la lisonja, por su mesma mano, suele muchas vezes acostado con pensamieto de descansar su coraçon, recordar en el infierno para siempre jamas, de la manera que aquel loco delinquente q deziamos, es facil de entender, que durmiendo a la puerta de la carcel, amaneceria dentro a la manana.

7. Ephef. 4.

Ind. 3.

Pues si esto es assi, no queda otro mejor cosejo que el de S. Pablo: Hermanos, los que foys agraniados, y prouocados a yra, y enojados, mirad que no venga a ponerse el Sol sobre vuestro enojo:porque de locos es, o muy desalmados, ya que han caydo en algun pecado mortal entre dia, duralle tanto, q se acuesten sin salir del a la noche : ni se yo como sea possible teniendo vn hombre juyzio, poder pegar los ojos con este cuydado y peligro: Que si el otro Principe compro las almohadas de la cama de la almoneda de vn mercader vassallo suyo a ania viuido con muchas deudas, diziedo que era impossible auer podido dormir su dueño teniendolas, sin que aquellas almohadas tuuiessen alguna virtud de pegar sueño: que sera de las deudas que deuemos a Dios, que son tanto mas graues, y que puede Dios executar por ellas al plazo que quifiere, fin que nadie pueda estorua rselo? quanto mas razon tendra este q fe acue-

fe acuesta en pecado, de no pegar los ojos, y quanto mas valieran sus almohadas, si de pegarselos tuuieran virtud? Espantado desto el Propheta Ezechiel dezia profiguiendo este pensamiento: Pusieron sus espadas y cuchillos debaxo de sus cabeças: estos son los que andan muy seguros y duermen en pecado mortal, los quales viuen a peligro, como quien tiene por almohada muchos cuchillos,o espadas en la cama, que no esta bus suis. vn canto de real de la muerte.

Et posuerune gladios fuos fub capiti. Matth 6.

Ezech 32.

Otros muchos danos recibe el alma con este vicio, y no es el menor, que auiendo el hombre tato menester la misericordia de Dios para el perdon de sus pecados, por el mesmo caso se haze inhabil el vegatiuo para alcançalle de Dios, senteciada la inhabilidad por su mesma boca:porque quando se llega a rezar la oracion del Padre nueltro donde la ha de pedir, lo pide assi a Dios, que no aya misericordia del, ni le perdone sus pecados, pues que dize, Senor perdoname mis pecados de la manera que yo perdono a quien me ofendio, que es vna cosade las que mas admirados tiene a los santos, que aya hombres de tan poco juyzio, que no miren lo que rezan. Que dizes hombre? sabes lo que dizes ? Si se. Pido a Dios perdon de mis pecados: pues no miras que pidiendo esse perdon, le pides que te lo niegue, pues le dizes el modo y el tanto como te ha de perdonar, y esse modo te condena por tu mesina boca, pues dizes que te perdone como tu perdonas, y no perdonas tu? Lo mesmo es de los que perdonan a medio perdonar, solo diziendo, que no le haran mal, que toda la fealdad y las imperfeciones que tienes con tu hermano, essas pides que tega Dios contigo: Pues dexar de rezar ya vees que de inconuenientes trae, pues rezar y pedir a Dios lo demas, y no el perdó de tus pecados, de que te seruira sin esto todo quanto le pidieres? Diras me que el remedio sera que otro ruegue por ti: Pues q sabes si sera oydo? Alomenos sant Iuan Euangelista no lo as- 1. Ion 5. segura, quando en su Canonica dize: Vn pecado ay q endereça y encamina derecho a la muerte, por elte no digo yo q ruegue nadie. Que dezis sant Iuan? no es caridad rogar vnos por otros?no nos dexo el Senor la oracion del Padre nuestro en q rogassemos cada vno por todos? no rogamos el Viernes santo, por infieles, Turcos, hereges y descomulgados? que mas pecado puede ser este? No quiere dezir S. Iuan q no roguemos por ellos, sino que no dara el firmado de su nombre que

ella

Eccle.28. Homo homini refer uat iram, &c.

Memento nouissimo rum,& define inimi eari.

Ezech. 25.

essa tal oracion sera oyda, que no le pidan a el quando vuiere predicado que roguemos vnos por otros, ficafo no fe ovo la oracion por el que no perdona a su hermano. Y si dixeres que quiça no habla fant Inan de esse pecado, quando dize que av vn pecado que encamina a la muerte, yo he vilto quien lo entiende de esse, y aun de todos los que son en agracio del proximo: pero alomenos no menegaras q el Sabio lo dize claro co el mismo espiritu que sant Iuan : El hombre guarda el enojo contra el hombre : y se viene al templo a pedir remedio para su alma, siendo el hombre, no le quiere el dar a su hermano, q quiere dezir: siendo slaco, que cada dia ofende a Dios, y de naturaleza flaca que nadie le affegurara que no cayga el en la falta, porque se enoja con su hermano, y con todo esso no quiere ablandarse a perdonar, y viene a los pies de Dios a que se ablande con el, y como presuponiendo que Dios no le oye a el, dize luego: Busquemos quien ruegue por el: pero quien aura que ruegue y alcance perdon de sus pecados? y luego concluye diziendo: Acuerdate del remate de la vida, y dexa de andar con enemistades, y no amenazes a tu proximo con la muerte: porque los mandamientos de Dios te amenazan con corrupcion y muerte : acuerdate del temor de Dios, y no te enojaras con tu hermano, y acordandore de su ley, no haras caso de la ignorancia del proximo, que assi llama a la ofensa o injuria que el otro le hizo, porque por la mayor parte procede della: y harta ignorancia es ofender a nadie, aunque sea de malicia: y luego va prosiguiendo y amonestando que no demos ocasion a enemistades, que enojan mucho a Dios.

Tambien es certissimo que Dios tiene amenazados a los que trâtan de vengarse, como parece en muchos lugares de la Sagrada Escritura: Por Ezechiei amenaza a los Idumeos y a los Amonitas, Moabitas y Palestinos, por auerse querido vegar: y aunque a todas estas gentes lo dize, pero mas claro a los Idumeos, diziendo que ha de trocar las manos, que porque vengaron de los de su pueblo, dize, que el no dexara dellos hombre a vida por mano de los Israelitas. Demanera, que al cabo de mucho trabajo y de muchos daños, viene Dios a burlar tus intentos, porque lo que en la vengança pretendes, es hazer bien a ti, y mal al proximo: y esso ordena Dios que salga al renes de lo que tu piensas, y que el enemigo quede contento,

contento, y tu las manos en la cabeça, y muchas vezes sea su contento a costa de tus bienes : mayormente quando el esta conocido, y arrepentido, y pide perdon, de lo qual dize el Sabio: Quando cayere tu enemigo, no te alegres de su cayda: Prou. 24. porque viendolo Dios no se ofenda de esto, y le quite al otro la pena y trabajo, y te la passe a ti: assi lo entiende sant Augustin. Y pues de solo holgarte del trabajo de tu enemigo, que Dios le embia, te sucedera este trueque: quanto de tépore. mas en el que contra la voluntad de Dios, y en ofensa suya, tu le procuras ? Esto es lo que Dauid tambien dezia : Seran Psalm. 9. caçados con los mesmos consejos que traçaron: Y lo que duntur in en el libro de Iob: Que sabe Dios traer a los malos conseje- consiliis ros a loco y desatinado fin, que es, despues que vno tiene quibus coquebrada la cabeça traçando sus negocios, haze Dios que gitant. por mas auisado y bien encaminado que vaya al parecer el consejo, se halle hecho necio, y todos le juzguen por tal, cargando sobre su cabeça lo que el queria cargar sobre la de su

enemigo. Pues si tantos danos vienen desta determinaciona ti que la tienes, y a vezes ninguno al que piensas ofender, que locura es querer sacarte a ti dos ojos, por sacar vno a tu enemigo? que por ofendelle en lo temporal, pierdes esso y lo espiritual? ofendes a tu hermano, a tu Dios, a tu hazienda, a tu honra, y a tu vida y alma: demanera, que ninguna vez pones mano en la vengança, que no sea contrati mesmo, y para hazerte mal. Pues aunque no hagas otra cuenta, no deues tratar mas de vengança, como lo hizo Laban, quando falio ayrado tras su Genes. 312 yerno Iacob, con pensamiento de vengarse, que quando llego a alcançalle, al tiempo que le auia de hazer mal, demas de auerle Dios mandado que no lo hiziesse:mirando bien todas las cosas en que le podia danar, hallo que eran suyas, Iacob era yerno, Rachel era hija, los hijos, sus nietos, la hazienda era suya, y esto le dio por razon para no hazelle mal, diziendo: Tus hijos son mios, y mio tu ganado y quanto veo, que mal podre yo hazer a mis nietos y a lo que es mio? ven aca feamos amigos y concertemonos, y fea esta piedra la escritura, y Dios el juez, y castigue al que de nosotros quebrare esta amistad. Esta mesina cuenta hizieron los Sabynos que peleauan contra los Romanos, que les auian lleuado sus hijas y cafa-

10.

Titus Liuius ab vrbe codita, lib.I. Lucanus. I. Pharfaliæ. de quibus etiā Virgil.lib. 8. more Sabinas colesiu caueæ, ma gnis Circe z.Reg.14.

y casadose co ellas cotra su voluntad, q se assomaron las hijas a la muralla diziedo: Que hazeys hobres? q peleayscontra vue stra carne?todos quantos aqui pretendeys matar y acabar son vuestros nietos, o hijos, o yernos: y afsi dexaro la batalla y se hizo perpetua amistad: Assi lo cueta Tito Liuio, y Lucano lo alega, diziedo de la muerte de la hija de Cesar muger de Popeyo, que si ella viniera, ella los concertara, como las mugeres Sabynas a suegros y a yernos. Lo mesmo has tu de hazer, que todo el mal cae sobre tu cabeça, y el daño en tu mesma casa. Quando vn hermano mata a otro, aunque mas dolor fienta el padre, o la madre, no figuen la causa ellos ni los hermanos Aeneid. Et contra el matador, antes le esconden, y si se hazen partes, es raptas sine para partir mano de la quexa, porque todo el daño que sucediere les cae en casa, como hizo la Tecnytes en lo que pidio a Dauid, para que el entendiesse lo que yua en perdonar a Absalon la muerte de su hermano: Assi somos hijos de Christo, fibus actis. hermanos y encomedados vnos, al cuydado de otros: y quando otra cosa no fuera, todos somos miembros de Christo, y quando vn pie pisa al otro, no le cortamos : quando los dientes muerden a la lengua, no los facamos, ni quebrantamos: Assi aca, si el otro miembro de Christo te hizo mal, para que le quieres arrancar? si su hazienda quieres q se gaste, o la honra, tambié se gasta la tuya, y tu vida, salud y quietud, y lo que peor es, el alma padece, y pierdes a Dios, a quien tan de espacio estas ofendiendo: Y al reues, en tu cuerpo no tienen vnos miembros embidia de otros : quando la boca habla, el ojo se rie:quando alaban la cara, se alegra el ojo:y de la disposicion buena del estomago se para alegre el rostro: lo demas seria locura en el cuerpo natural: Porque no lo fera mayor en el cuer po mistico de Christo, cuyos miembros somos los Christianos? Pues amemonos todos, conformemonos, ayudemonos, y perdonemonos, que assi sera todo bien multiplicado, el hombre quieto, y Dios alabado y seruido.

## DISCVRSO OCTAVO, DE

otra razon de perdonar injurias, que es los muchos y grandes prouechos que del perdonar nos vienen.

NO

BUT BUT

Corruabi illi anb

nom otev

Jan bysy



O faltara a quien le passe por el pensamié to, que pues tanto nos fatigan los enemigos, y del no perdonallos vienen tantos y tan grandes danos, si fuera mejor que no los tuuieramos, sino que vinieramos todos en paz, entresacando Dios, pues tiene el poder, a los que con su mala vida perturban la de los pacificos, y los lleuara a otras

tierras: mayormente despues q su vnigenito hijo traxo la paz al mundo, tan a costa suya. Y el Propheta Esayas ania prophe Esai. 2. tizado que todos auian de viuir en paz, debaxo de la metafora de las lanças y espadas que dixo que se auian en tiepo de Chri sto de fundir y hazer dellas rejas de arados, y hozes de segar, fignificando por ella la paz general, y con ella la fertilidad de la tierra:y que los animales brauos se auian de boluer masos, de suerte que todos comiessen en vn mesmo pesebre : y que el leon ya no auia de comer carne de animales, fino pajay heno como el buey. Y todo lo declara luego con dezir, que no auia de auer en este tiépo guerras, ni para q exercitarse para ellas, ni quien echasse mano a la espada contra otro, porque todo el mundo viniria en paz y amistad. Que conteto fuera ver los ho bres pacificos, fin pleytos, fin audiencias, fin armas, fin polnora, sin murallas, sin tanta turbación como en el mudo se vsa. entre reynos y reynos, ciudades y ciudades, personas y personas, como dixo el Poeta tratando de la edad de hierro en que el viuia, y agora viuimos.

### Viuitur ex rapto non hospes ab hospite tutus, Non socer a genero, fratrum quoque gratia rara est.

Ouid. 1. Metamor-

Viuese do quiera de robos, no ay huesped seguro de su huesped,ni suegro de su yerno, y aun entre hermanos se halla pocas vezes amistad.

Pero ni aquella profecia de Esayas se entiende de paz tan general como esta, ni aun Iesu Christo dize que sue su venida (en cierto fentido) a componer las personas de las prouincias, pueblos, o casas, pues dize q vino a poner suego a la tierra, y apartar los padres de los hijos, y los hermanos de los her manos, y las nueras de las suegras, &c. Pero lo que aqui se pue de dezir es, que a los malos y a los perfiguidores los dexo en-

tre los

Bafiljus. das, illi vero mendicat, nisi dispensationis præ mia confe quaris, ille vero patie tiæ præmiis core neturt

2. Augustin. Pfal. 54. Gen. 39. 1.Reg. 18. s. Reg. 18.

tre los buenos, no folo por su providecia, sino por sugran mi Cur tu abu fericordia: assi como dexo pobres y ricos juntos por el prouceho espiritual de los vnos y de los otros, como dize sant Ba silio. Porque te sobra a ti, y el otro mendiga? piensas que es ve tu bona esso a caso, o que son meritos del rico y pecados del pobre? en gañas te, que no es fino porque el vno y el otro alcance el cielo, el rico, con la buena dispensacion de su hazienda, y el pobre con la humildad y paciencia.

Sant Augustin dize. Nadie piense que los malos estan debal de y por demas en este mundo, y que Dios no saca algun bien de su malicia, que todo hombre malo, o viue en el mundo para fir conversion, o viue para ser verdugo y açote con que Dios exercita al bueno. Sino dime, que fuera de Ioseph, sino suera perseguido? quanto aprouecharon las persecuciones de Saul, y Absalon a Dauid, y quanto illustraron las suyas a fant Pablo? No se pueden dezir en pocas palabras, los bienes que el bueno tiene en este mundo con las persecuciones del malo, si sabe aprouecharse dellas, y no huyr, ni espantarse. Al principio del mundo, despues del pecado, espantauanse los hombres de todas las bestias, y huyan dellas: pero despues con la industria, y con saber domallas, no solo ya no temen a algunas de ellas, pero siruense dellas, y les son de gran prouecho. Assi son los malos calumniadores, y perseguidores, que a los principios espantan al justo, y le atemorizan y entristecen, pero si tienen industria y maña, y se hazen a domarlos con la paciencia, no folo pierden el miedo a sus persecuciones, mas siruense dellos, con gran interesse de su alma. Y lo mesmo hazen los capitanes diestros, que los tiros de artilleria, de quien recibieron mu cho dano, en la batalla, no los hunden ni quiebran quando los hanganado, sino guardan los para su prouecho, y defensa, aun contra los mesmos enemigos. Demanera que lo que tu tienes hermano por dano, y te parece que hiziera Dios bien en quitartelo de delate, esso es de gravtilidad, y prouecho, si tu te sa bes valer y aprouechar dello. Dize la Escritura, referiendola fant Pablo, que esta escrito, que de los dos hermanos Esau, y Iacob, que el mayor ania de seruir al menor. Sant Augustin an da bufcando por la Escritura, y no halla que Esau aya seruido a Iacob. Y assi dize que le siruio, no obedeciendole, sino perfiguiendole. Siruiole (dize) como la lima, o el martillo al oro, como la piedra del molino al trigo, como el horno al pan, q

Agustin, Ser. 78.to. TO.

fe cueze

se cueze el, y el horno se quema, como el carbon en la fragua del platero, que el se consume, y el oro se afina, y se prueua, co. mo los perfeguidores a los martyres, finalmente como los ma los a los buenos: llamafe mayor el pecador ; porque fon mu = chos, llamase seruir el perseguir, porque ningun mayor seruicio les pueden hazer a los buenos que penfeguirlos, y ofendellos. Demanera, dize este santo, que quando injuniare el malo al bueno, no tiene de que engreyrse: y por el contratio digamos, que tiene el bueno mucho de que alegrarse, y assi dize el mesmo doctor, continuado lo que sobre el Psalmo dize. Oxala fe connirtiessen y fuessen con nosotros perseguidos, y exercitados. Que dezis fanto doctor? porque desseays persecuciones a los malos despues de conuertidos? Porque me hallo yo tan bien con ellas, y conozco que son de tanto prouecho, que la ca ridad, que me obliga a dessear su conuersion, me obliga tambien a dessearles persecuciones.

Dauid dize de sus enemigos, que le cercaron como abejas, y echauan fuego, como fuego de espinas. Son dos comparacio - Psal. 21. nes q lo declaran todo. Lo primero, como abejas. Dexemos el Circundemal q ellos recibe, q a qui se significa por el de la abeja, q aun- derut me se que pica dexa el aguijon, y luego muere: no tratamos sino del bie delinjuriado. Quiere dezir Dauid, q assi como las abejas lo anda y trabaja, rodea y cercan el corcho de la colmena, hinché las cafillas de miel suauissima, y cera : assi a los enemigos fi los dexamos, y no los irritamos, hinchen nuestra alma y sus cafillas, q fon sus potécias de suauissimos licores para Dios y para nosotros. Y essotro q dize, que como suego de espinas, es q para que la tierra de fruto si tiene espinas, es necessario quemarlas, y afsi fe pone fecuda para fructificar: afsi los q tiene pe cados, q fon las espinas del alma, quemandolas có las injurias, y persecuciones d'los malos, queda el alma dispuesta para fru dificar y lleuar admirables frutes. Lo qual tambié se da a enteder en las palabras q Christo dixo, que amassemos a los enemigos, para que fuessemos hijos de Dios, porque esta diferen cia ay del hijo del pastor, al hijo del Rey, que el del pastor en sabiendose rener en pie, luego le embian al campo con el ganado, libre y fuelto, fin encaminalle mas en lo que deue hazer, sinolo que el quisiere : perd al hijo del Rey Înego le dan suayo, y maestro, y todos lo son para enseñalle criança, y para que le repriman la mala palabra, y el mal desseo. A ssi los que son STUT DUE

que son hijos de Satanas, luego los embia entre los puercos. con su libertad, como embio al hijo prodigo: pero al hijo de Dios da el mesmo Dios luego sus ayos, no vno, sino mil, que al Rey y al feñor, y al rico, vno le cuesta sus dineros, pero aqui tienes todos los enemigos que te perfiguen por ayos, que no te dexan desmadar, mides las palabras, recatas te en el andar, en el comer y hablar, fin q te cuesten vn marauedi tantos ayos dados de la mano de Dios. Lo mesmo entendera quien quiera por otra comparacion, quando un entallador labra de espacio vna ymagen, puede aunque vaya poco a poco, labrar sin cuyda do, porque al cabo de muchos dias halla la ymagen como la dexo, pero vn jardinero, no se puede descuydar tanto, que aun despues de hecha la ymagen, tiene necessidad de traer siempre,por cima la tisera, porque si forma vn sant lorge de arrayan, de alli a dos dias le halla la cara cubierta de lo que retonece; y el cauallo, no sabeys si es cauallo, porque de dentro le sale la yerna que lo disfigura: los perseguidores, no siruen, sino de tenernos siempre hermosos, y perfecta la ymagen que Dios forma en nosotros: porque como de nuestras malas inclinacio nes salen siempre demassas de pensamientos, de antojos, de palabras, de excessos, de risas, y de otras cosas: tienelos el sobe rano horrelano por tiferas, para yr cortando las fuperfluydades que la cubren y afean en los ojos de Dios: sino que el poco cuydado y menos estimacion que tenemos de andar siem pre limpios delante de su presencia diuina, nos haze tenella poca de quien tanto bien nos haze. Plutarcho dezia q era necessario tener cerca algun gra enemigo para que suesse juez de nuestras obras, porque nuestro amor proprio no nos dexa ser buenos. Diogenes dezia lo mesmo, q para viuir vno virtuosamente, tenia necessidad de fieles amigos ( que no los ay, quales son menester) o de crueles enemigos. Este consejo seguia Philippo Rey de Macedonia padre de Alexandro, quando de zia, que se holgana de tener ofendidos a los Athenieses, porque de su maldezir entendia sus faltas, y procuraua sacallos mentirofos. Y a la verdad assi como el amor proprio ciega al hombre, para no ver sus faltas, assi es probable, que cegara a su amigo, aunque sea fiel y verdadero, pues le ama, como el se ama: demanera, que aunque el fiel amigo es bueno para dezir al amigo las faltas, pero no para conocellas : pero el enemigo dizelas, y conocelas con agudeza. Y por esso dezia Dauid. Mas

Plutarch.

Diogenes.

que mis

que mis enemigos me heziste prudente, que es gran pondera- poli 118 cion, diziendo alli, que entédia mas, que los que le enteñanan, Super omy que au mas q los viejos, que a los vnos las letras , a los otros nes docenla experiencia, haze sapientissimos Y dize, que le hizo Dios mas prudente y agudo que a fus enemigos, porque no ay gente mas aguda ni de mas delgada vista, que ellos en las fattas de nes, super sus enemigos : y esta fue la causa porque el Redemptor, para inimicos mostrar su innocencia, y limpieza de vida, quiso que suesse exa minada por sus mortales enemigos, en tiempo que mas rabiosa tenian su passion, que sue quando les dixo : Quien de vosotros me podra conuencer de algun pecado? A si que gran pro uceho tenemos por esta parte de los que nos persiguen, y hazen mal, si sabemos seruirnos de ellos, como el que de las bino ras, y alacranes tenemos para excelentes medicinas. Dexo de dezir lo principal, que nos hazen merced con el exercicio de la paciécia, que esto a penas se conoce, hasta que nos entregue Dios el galardon dello. De vn hermitaño se lee, q tenia otro que le daua mil pesadumbres, con cosas que le fatigauan, y a la hora de la muerte le mando llamar, y le tomo las manos, y se las beso mil vezes, con lagrimasdiziendo. Benditas sean manos, de que yo tanto bien he recebido, diziendolo por los tra bajos q le aujan causado. Y lo mesmo se lee de vn viejo seglar, que hizo con vn vezino, de quien auia recebido muchas perse cuciones y pesadumbres:porque a la hora de la muerte, se esti man estos bienes, que es el tiempo del conocer las cosas todas quales fon, con defengaño.

Vna cosa podemos anadir aqui, y es, que quando es perdon y sufrimiento de las injurias llega a amar verdaderamente al enemigo (que si es perfecta paciencia, no cree sant Gregorio, que no llegara, porque sino llega, no lo sera) aunque el amar al amigo sea mas meritorio de parte de lo que se ama, porque es bueno, y el enemigo malo: pero de parte de la dificultad, y del seguro q ay de q aquel amor es por puro Dios, mas meritorio es el amor del enemigo, lo qual se entendera por este exem plo. Mas luz y mas claror nos da el Tol, quado yn patio de vna casa esta descubierto, que no quando ay toldo, que para esso le ponen el verano, para templar la luz, y el fol, porque se detiene el calor en el lienço, y no dexa passar tanto como passara fin el:assi quado amas al amigo, como el es capaz de amor, toda via le cabe parte del que tienes, aunq le ames por Dios:

tes me in-Superlemeos pru-

Ioan. T.

pero quando es ygual a este el del enemigo, como no tiene do de parar (pues el enemigo no tiene razon porque sea amado) todo el amor passa de claro a Dios, esto es, que lo que le cabe al enemigo de amor, todo es por Dios, pero el amigo, toda via se ama por si algo, aunque referido al mesmo Dios. Assi que muchos y muy grandes bienes corporales, y espirituales se ga nan con esta paciencia, y perdon de injurias y agrauios demas de la paz interior y exterior con que se viue, y aquellas esperanças tan viuas y no cortadas con triftezas ni enojos, de gozar la vida eterna, con el que nos merecio la paz, y la mesma gloria, que es el Redemptor del mundo Iesu Christo nue-

## DISC VRSO NONO, DELAS

escusas que los vengatiuos dan de su mal proposito, y de la respuesta dellas.

°I



Iuen los mundanos tan rendidos a las leyes de su mundo, y por mejor dezir, tan presos y engrillados en sus prisiones, que no me espanto que con las razones de los discursos passados, por muy fuertes of son, no se ayan conuencido. Luego se les ofrece este monstruo espantoso, y a su parecer inuincible, del (que diran) y el pare-

cerles q fu honra, fin la qual no puede viuir en el mundo, viene a menos muy a priessa,si conforme a las leyes del duelo, y de las que el mundo platica, no se vengan de sus injurias y daños, porque seran tenidos por couardes y menos hombres, que aquel de quien recibieron la injuria. A lo qual respode el bien-Grego.ho. auenturado S. Gregorio, diziedo. De donde nos nace esta boz 18 in Eua- en el coraçon en odio de la paciencia, sino por q tenemos el co raçó enclauado en las cosas viles, y buscado la gloria y hóra en la tierra, tenemos en poco agradar al q nos vee desde el cielo?

gel.

Iac. 4.

Muchas vezes nos tiene Dios auisado, que no podemos seruir a dos señores, y Satiago lo dize claro. El q quisiere ser ami go deste mundo, por el mesmo caso se haze y declara por enemigo de Dios: Pues q mayor ceguedad puede venir a vn hombre, que bre,q negar a su Dios por el mundo vano? Ya si pudieras cum plir co ambos, bie: pero ya vees aqui q en ninguna manera lo puedes. Pues como dexas el sumo bié por vna maxcara de cotento? Dize vn Propheta: Si supieres y quisieres apartar lo pre cioso de lo vil, seras como boca mia. Esto es, si escogieres, a Dios, y negares al mundo, fi la honra de Dios estimares mas q la del mundo: si honrares a Dios y menospreciares al mudo. Pues si tu lo hazes al reues, que desprecias y tienes en poco a Dios por obedecer al mudo, que juyzio es el tuyo, o q esperas de Dios? Si dizes, que diran? digote que la hora que te sujetares a essa bestia del vulgo có tatas cabeças, jamas haras cosa a derechas, ni aun mala, porq el vulgo en todo pone tacha. Pero quatos yerros tiene la fabiduria de los hombres, que como di ze S. Pablo, es enemiga de Dios?y esto porque Dios es la verdadera y certissima sabiduria, que no padece falta ni error. Quanta ignorancia ay en el mundo, y mayormente en juzgar quien es bueno, o malo, digno de honra, o de desprecio? De S. Augustin se cita comunmente, que muchos cuerpos son honra dos y venerados en la tierra, cuyas almas arden en los infiernos:entiende tu por venerados, honrados, con sepulchros costofos, có boz de vulgo, có historias y coronicas. Luego el vul go poco acierta en quien ha de loar y honrar. Ellos se conoce ran el dia del juyzio, quando digan. Nosotros locos y desati- quos habul nados, juzgauamos su vida destos por locura, y que auian de acabar sin honra (entiendien por los justos) y veys los aqui cótados entre los fantos hijos de Dios. No es regla la d los ojos del mundo para fiarte della, ni ay otra, sino la de Dios, por lo qual dezia sant Pablo. Quie quisiere honra, busquela en Dios, T. Cor. 4: que no digo yo el honrado del mundo, fino el que de fi mesmo se contenta ( que sabe mejor lo que ay dentro de si, que el mundo ) no por esto sera aprouado, y canonizado, sino glorietur. al que Dios alaba y juzga por bueno, porque su balança es la que es infalible. En otra parte lo dize sant Pablo mas claro, poniendo tres maneras de juyzios de los meritos de los hombres, quando dize. Mirad, yo no estimo en nada que me juzgueys por bueno, ni que el mesmo mundo me alabe, que no tiene buenos ojos para conocer, porque ni vee las intenciones, ni aun lo que vee sabe calificar, pero ni aun de mi mesmo juyzio mesio: porque aunque no me acusa la conciencia de pecado ninguno, podria ser que a mis ojos con el amor

Hiere. g.

Rom. S.

Hi funt mus aliqua do inderi-

Qui gloriatur in

2. Cor. 4.

amor proprio se me escondiesse algun pecadillo si quiera venial, pero el que con sabiduria y rectitud me juzga, y me ha de juzgar, es el Señor, que penetra có los ojos de su sabiduria mu cho mejor mis pensamientos, y mi alma que yo, y es el que el dia del juyzio y desde luego os descubre lo ascondido de vuestro coraçon, y manifiesta sus consejos. Luego segun esto, loca razon es (el que diran) y mas dexando a vn lado, el que dira Dios. Y pues al mesmo Christo, que era la mesma luz, y la mesma innocencia, le pusieron en el mundo tachas, que espera el que las tiene tantas y tan grandes? o de que sirue, que el mu do calle las tuyas, o las alabe, si Dios y tu conciencia te estan acusando? y que se te da, que el mundo te acuse, que tan poco sabe de ti, si Dios te ama y te escusa? Mas, que te ha de dar el mundo, porque le creas y obedezcas, dandote Dios su amor, y todos sus bienes, porque oluides al mudo, y le creas y obedez cas a el, cosa tan acertada, y tan deuida? Luego ya esta escusa no es bastante. Por ventura dizes, que eres hombre principal, y que a tus riquezas, dignidades y oficios, desdora mucho vna injuria, que eres Principe, Perlado, Cardenal, Obispo. Aqui no tratamos de las injurias y desacatos hechos contra la dignidad, que despues quiça se dira alguna palabra: pero las hechas a la persona, aunque puesta en essas alturas, tanto mas bien pa rece perdonarlas, quanto mayor es la persona ofendida: porq la ocasion quando el Redemptor trato del perdon dellas, sue preguntado sant Pedro, quantas vezes. Y quando responde a todos, puso los ojos en sant Pedro, como el Euangelio dize: y claro esta, que ninguna dignidad en la tierra puede llegar a la de sant Pedro, de donde dependé todas las dignidades. Y assi parece que del Papa abaxo todos estan obligados a perdonar, y tanto mejor, quanto mas dignidad tienen: porque tato mas estan obligados al exemplo de los menores. Que dignidad pue de auer en la yglesia, mayor que la de los Apostoles? y a ellos dize el Señor. Bienauenturados foys, quando os aborrecieren los hombres, y quando os desterraren, y maldixeren, y os per figuieren, y dixeren de vosotros mal con mentira, por mi nom bre. Que letras, que dignidad mayor, que el Apostol sant Pablo?y el dize, que passaua su predicación por infamia y buena fama, vna vez tenido por verdadero, otra por engañador, sant Iuan Baptista alabado de boca del Senor, por mas que Prophe ta, y otros honradissimos titulos, y padecio lo que el Enange-

Matth. 8

Matth. 5.

lio nos

lio nos quenta, hasta la muerte tan injusta, sin vengarse. Pero que andamos contando personajes, aniendo el mesmo hijo de Dios padecido lo que padecio sin hablar palabra, ni boluer por su honra y dignidad, respecto de la qual, ninguna lo es en la tierra? Pues el argumento que sacamos de aqui, el mesmo Ioan. 15lo saco, diziendo. Si al se nor de la casa llamaron Berzebu, y o-

trasinjurias, quanto mas a los de su familia?

Quanto mas, que como sant Ambrosio dize, dentro de la ley del mundo, es mas honra y gentileza perdonar la injuria, que vengarla: porque el que tiene en poco la injuria, da a entender, q nadie le ofendio, ni oyo injuria, ni la fintio fi la oyo, lo qual es al reues si la quiere vengar, porque se declara por ofendido, que es descubrir su flaqueza, y que el enemigo pudo mas que el, pues le pudo ofender. Y si juntamos con esto lo que Tertuliano dize, que el fruto del que hiere a otro, no es otra cosa sino el dolor del herido y en el se goza y alegra, y esso sue lo que el pretendio: en mostrando el herido no tener dolor, quita el gozo a su enemigo, y haze que no aya hecho na da, lo qual es al reues, quando pensando en la vengaça se mue stra con dolor de la injuria. De esta razon se valio Caton con vno que le pedia perdon, que le auia herido indiscretamente en los baños. Respondio el, Hermano nunca tu me heriste, que yo me acuerde, con que quedo tan honrado como antes.

3.

Tertuliano lib de

#### ¶ §. 2. En que con exemplos de los Romanos se prosigue la materia de le discurso.

R A N ceguedad es para auer de hazer vn Christiano vna cosa por Dios, mayormente en que se auentu ra no ofendelle, el andar faneando todas las cofas, para que de lo terreno no se pierda nada, siendo la pretension de Dios en todos los mandamientos suyos, aunque mas en vnos que en otros, que por su amor y obediencia se pierda algo de lo terreno. De donde nace que los finos sier uos de Dios fuelen buscar, para seruirle, aquello en que mas se pierde de lo temporal por agradalle mas, y declarar el amor que de seruirle tienen en su alma : pero para los mas imperfectos y menos aprouechados se dizen estas razones, para aligeralles, esto que ellos tienen por carga. Y para que se

entienda quan engañados viuen en pensar que en perdonar y dissimular injurias, se pierde honra, y estimacion, aun en el mundo, el mayor argumento es el de los exemplos de los que mas parece que le siruen. Que gente vuo en el mundo mas al-

tina, ni amiga de conservar su honra, y ganalla de nuevo, poniendola en perdonar los sugetos, y derribar los sobernios, que los Romanos, que padecian tan grandes destierros, y tra bajos, y peligros, por solo este fin? Pues vna de las cosas en que muchos dellos se señalaron, fue, en perdonar las injurias publicas, y dissimular las ocultas, y aun muchas de las manifiestas. Sobre lo qual tenemos agudissimas y discretisimas sentencias de muchos de ellos, de lo qual se pueden ver los historiadores antiguos, y los que tunieron cuydado de juntallas, como Plutarcho, y otros: solo pondre algunas aqui, por hazer tanto al proposito, y ser para confusion de los Chri Marco Au stianos. Marco Aurelio dixo vn dia, que Cesar auia ganado muchos reynos con su gran poder, Octaviano por herencia, Caligula por las victorias de su padre, Neron por tirania, Tito por auer vencido la guerra de Iudea, Trajano por su pro prio valor : pero yo (dize) alcance el imperio por paciencia y sufrimiento, teniendo por mejor sufrir las injurias de los malos con ygualdad de animo, que vencer en guerra los enemigos, ni a los Sabios de Athenas en las escuelas: pues la pa ciencia es mejor que la erudicion y sciencia, porque esta es para enseñar a otros, y la paciencia para enseñarse y vencerse a si mesmo, y domarse, y ser mas de prouecho para su republica. De Marco Antonino Pio refiere Iulio Capitolino, que era

tonio Pio.

Iulio Cefar.

Marco An tan sufrido, que en el Senado oya algunos que le murmurauan, y dezian mal del, y se auia el con tanta modestia, y sufrimiento, que los mesmos enemigss quedauan admirados. Pero por no ser prolixo, solo dire lo que Suetonio Tranquilo quenta de Cesar en su vida, que las injurias y villanas pala bras que en sus barbas le dezian, las sufria con paciencia. Solo aconsejaua al que se las dezia, que suesse modesto en el hablar : facilmente perdonaua a sus enemigos, y a los del imperio recebia alegremente, quando se le passauan, auiendose le antes rebelado. Tanta era su paciencia, que se consundia Seneca acordandose della, y se reprehendia, diziendo: Como? que no podre yo hazer en mi casa, lo que Cesar hazia en

todo

Seneca.

rodo el mundo? el era sufrido y perdonaua sus enemigos, y no. perdonare yo la pereza,o negligecia de mis fiernos? Dezia Ce far, que al niño la edad le escusaua, a la muger el sexo, al forastero la libertad, al domestico la samiliaridad. Es amigo el que ofende? y como respondiendo por el añadia. Ha hecho lo que ha querido. Es enemigo? hizo como quien es. Y concluhia. Pues demos lugar al prudente, y perdonemos al loco. Pues si estos y otros muchos, no teniendo otro sin, sino la hon ra y gloria del mundo, tanto dissimulauan y sufrian injurias: el Christiano cuyo oficio es desechar la honra, y boluer las espaldas al mudo por amor de Dios, q paciencia y dissimulació conuiene q tenga?alomenos la escusa de la deshora no es bastã te, pues no la tenia Cesar, ni los demas Emperadores por tal.

Pero aun dentro dela ley del Euangelio, juntaméte cofiderada con la del mundo, si alguna deshonra se incurre, no es en el q perdona, sino en el q ofende, y en el q se venga de essa ofen sa. Assi q por el camino, q quieres ganar, o desender tu honra, por esse mesmo la desperdicias: porq claro esta que en ley de mundo se tiene por infamia herir o maltratar a vn hombre fla co, enfermo, y mucho mas vn hombre atado de pies y manos: porque alli ni se muestra essuerço, ni valentia: pues sin resisten cia haze lo q quiere del enemigo : y assi mas gana nombre de cruel y couarde, q de valiente: por lo qual la yglesia en el Hym no dla cruz, adorado y llamado dulce a la Cruz, y a los clauos, Mucrone quando llega a la lança la llama cruel, porq hirio al Saluador diro lacea. despues de muerto, q es como atado del todo q no puede hazer resistécia? Pues el q hiere, o injuria a vn Christiano es destamanera cruel y couarde, porq el Christiano esta atado de pies y de manos, no có fogas, ni cordeles, fino có la ley d Iefu Chri ito, que se las ato para no vengarse, ni aun defenderse en algu nos casos, y por esso se llama ley, porq ata a los hobres, de vn verbolatino, q quiere dezir atar:y por esso se lee del bienauen turado martyr sant Christonal, que siendo herido de vna bofetada, respódio: Sino fuera Christiano, no te fueras sin castigo. Donde se parecio la fuerça de la ley de Christo, pues a vn hobretan grande y tan valiente, pudo atar las manos, para vengarse de aquella injuria. Pues siendo Christiano rambien el ofensor, en la mesina conardia incurre el ofendido que del se quiere vengar, porque aunque el se desato de la ley quando ofendio a su hermano, pero quica esta ya tornado

6.

a reduzir: y comunmente es assi, y aun siempre, quando viene las manos atadas, pidiendo perdó de su delicto. Pues si esto es assi, porque dizes que pierdes honra del mundo, en perdonar? pues lo cierto es, que con el mesmo mundo se pierde con la vengança, quando te vengas de vn Christiano, mayormente ya rendido, y conocido, pidiendo perdon, y rindiendo la espada (que es la voluntad, que sue el primero instrumento de la osensa) por si, o por tercera persona.

## DISC VRSO DECIMO, DE LO

que en el perdon de las injurias ay de precepto, y lo que es de consejo.

OR QVE los discursos passados han dicho y repetido que el no perdonar las injurias pocas vezes escapa de pecado mortal, y por otra parte lo mucho que segasta en persuadir esta virtud, da a entender no auer sorçosa obligacion: bien sera ver en este, lo que es de precepto, y lo que es de

consejo, no para que solo se haga lo que es forçoso y de obligacion de mandamiento, y se dexe lo demas, porque esto es fenal de tibio Christiano, querer solo cumplir lo que se manda, sin hazer rostro a mas perfecion, porque, que gusto tendrias con vn criado, que solo te siruiesse en lo que le mandasfes la espada sacada? Assi es el Chistiano dispuesto a no hazer cosa que sopena de infierno no le este mandado, porque aunque para alcançar la gloria y escapar del infierno, basta guardar los mandamientos: pero mal se guardaran ellos solos, sino se guardan algunos consejos, que son como vnos baluartes, que suelen estar junto a la muralla, para que el enemigo no pueda facilmente llegar a ella. Lo que aqui se pretende es, distinguir lo de obligacion, de lo que no lo es, para q el Chri stiano tenga luz de lo que no puede escusar, y de lo que puede por quitar escrupulos de conciencia al que los tiene, y poner cuydado al que no los tiene.

Tho.2,2.q. 25. art.8.

Pues sumando la dotrina de santo Thomas, sacada de sant Augustin, y d'os demas Doctores q declara el santo enagelio.

Lo pri-

Lo primero que todos tienen sin contradicion es, que el amar los enemigos, es mandamiento del Euangelio, lo qua l coligen de lo que el Senor dize, al principio del sermon del monte. Yo Mat th. s. os digo de verdad, que sino se auentajare vuestra justicia a la de los Escribas y Fariscos, no podreys entrar en el reyno de los cielos: y quando llega al amor de los enemigos, declara esta ventaja, que es, que aunque ellos no los amauan, los aucys de amar, y pues la pena de no amarlos, es no entrar en el reyno de los cielos, claro esta, que es mandamiento Euangelico, pues por solo el quebrantar alguno de los de Dios, se niega la puerta d'los cielos. Esto declará los conc. Cartag. 4.c. 93. donde se manda a los clerigos, que no reciban las ofrendas de los enemistados, los quales estan tambié descomulgados en el conc. Agathen.c. 22. y es sentencia de muchos santos citados en el derecho, y muchos decretos de summos Pontifices, y en el capitulo, Si quis 90. manda Fabiano Obispo, q si alguno, vi niendo humilde su injuriador a pedir perdon, no perdonare, sea castigado con asperos ayunos, hasta que con alegria reciba la satisfaccion de su hermano. Lo segundo es cierto, que no es solo precepto euangelico, sino de ley de naturaleza, y parece ser assi: porque contra ella seria vna republica, que por publica ley vsasse, que los hombres amassen a sus amigos: y por autoridad particular, perfiguiessen a sus enemigos, y por el contrario se colige, que la mesina razon natural manda que se amen todos, la qual tambien manda, que no queramos para otros, lo q para nosotros aborrecemos: y no ay hombre tan bar baro, que quiera, que sus enemigos se venguen del. Lo tercero es tambien cierto, q fue madamiento de la ley de Moylen, por Leuit, 19. que en muchas partes esta expresso, vnas vezes mandando, Exod. 23. que no se acordassen de las injurias de sus ciudadanos, otras que encaminassen la res de su enemigo si yua perdida: y en los Prouer.25. Prouerbios estan las palabras de sant Pablo, que si tu enemi Rom. 12. go tuuiere hambre o sed, que le des regaladamente de comer Si esuriey beuer. Assi que el ser mandamiento de Dios el amar al rit inimienemigo, y lo contrario ofenfa suya: todos estos siadores estadores &c. tiene.

90. diftia. Augustin. tract. 7 in r.epist. Ioa. & fuper Pfal. 7. & alibi fæpe Chryfost. ho. 18. fuper Matt. & alia vide 22.ar. 8.

2.

Para declaración mas particular nota fanto Thomas, que el amor de los enemigos, se puede cosiderar de tres maneras, vna que en el enemigo se ame su mala obra y intencion, y el rancor que nostiene, y esto no se manda, ni aun se consiente, pore.

porque es contrario a la caridad, que ama folo lo bueno, y aborrece lo malo, qual es el pecado de tu enemigo, y es natural aborrecer cada cosa a su contrario, y tal es el pecado contra caridad, y este hemos de aborrecer, y no amar, como fant Agust ser. Augustin lo enseña, y dize que en este sentido es verdad lo a 168. de te- los antiguos enfeñauan. Amaras a tu proximo, y aborreceras a tu enemigo, esto es, amaras a todo hombre, que es proximo, y aborreceras al demonio tu enemigo: lo qual dize este santo, que en vn hombre mesmo puedes cumplir: porque en vn hom bre si es malo, tienes proximo que amar, y enemigo que aborrecer, porque en quanto hombre es tu proximo, y en quanto malo, no folo es tu enemigo, fino también lo es de Dios. Ama pues (dize concluyendo) la carne, y el alma de tu proximo, que Dioshizo, y aborrece la malicia, que confintiendolo el le pu fo el diablo en el coraçon: lo qual si hizieres con animo santo y piadoso, hazes el oficio del medico celestial, que ama al enfermo, y aborrece la enfermedad . Hasta aqui sant Augustin. La segunda manera se puede considerar la naturaleza de los o nos hazen mal en general, en quanto fon hombres criados para la vida eterna, y redemidos por la fangre de Iesu Christo, y assiconsiderados, es necessario amarlos, sopena de pecado mortal, y esto dize el mandamiento: demanera que quando se ofrece el enemigo, hemos de aborrecer en el el pecado, y amar la persona: lo qual diras, que es dificultoso negocio, como las armas de Alexandro, que eran vna sierpe con vn niño que le salia de la boca, para dar a entender que era hijo de Iupiter, al qual pintauan en figura de fierpe: dixo vno, que eran buenas armas para pintar: pero no para matar la sierpe sin matar al niño. A si aca diras, que esta doctrina es buena para parlarla pero no para obralla, y matar al pecado, dexando al pecador que tan enrroscado y apretado le tiene aquel rancor, pero bié mirado no es dificultofo: porque assi como vna madre q tiene el niño frenetico, a quien ama mucho, de quien con la enfermedad oyen muchas injurias, deshonrala por mométos, y dale con los platos en la cara, pero la madre nole aborrece por esto, ni le dessea la muerte, pero aborrece la enfermedad, procurando con diligencias y oraciones quitarla de su hijo. Assi puedes tu aborrecer la enfermedad de su alma de tu enemigo, y amar como antes la persona: y esto haze Dios, que ama al ho bre y aborrece el pecado: y esto hizo Iesu Christo cordero de Dios,

Dios, que quita los pecados del mundo, sin quitar dela los pe cadores. A ísi, aborrece tu el pecado, y dexa el pecador. De otra manera se puede considerar este amor del enemigo en par ticular, que es mouerse vn hombre con especial amor y desseo para con el enemigo: y esto no es necessario, ni aun con la per sona, como no lo es mouernos assi a amar a los que no conoce mos, folo sera necessario amarlos como a hombres capaces de la bienauenturança, y nuestros hermanos, y semejantes en naturaleza.

Pero porque aqui no tratamos de amor en este libro, sino de fola paciencia y sufrimiento de trabajos y injurias, y agrauios, porque no parezca que viene sin proposito lo que esta di cho del amor, es necessario aduertir, que este mandamiento q hemos dicho, como todos los demas afirmatiuos que mandan hazer alguna obra, traen en el cuerpo otros negatiuos: assi co mo el de honrar al padre y madre, tiene el núca deshonrallos, ni faltarlos en la cortesia, ni en el sustéto. Assi este del amor de los enemigos, incluye el no tratar de vengarse dellos, y por el configuiente, el perdonarles las injurias, q es lo q aqui tratamos: de donde se sigue, que siempre corre y en todas ocasiones, el mandamiento de perdonar y sufrir, sin pensar tomar ve gança del enemigo: mayormente que el bienauenturado fant Gregorio dize, que no es verdadera paciencia quado no amas Greg. ho. al perseguidor: y para persuadir esta verdad dize poco mas a- 7. in Ezec. baxo, que pues fomos teplos de Dios viuo, como lo dize Dios, y que ha de morar en nosotros (o gran dignidad) menester es ensanchar el coraçon, que es Dios muy grande. Pero no dexemos lo muy necessario, aunque mas menudo, que son las palabras y otras señales de amor, las quales es necessario para la saluacion mostrarse al enemigo : digo, las generales que a los demas hombres se muestran, que es quando rezas por el pueblo, quando hablas en conuerfacion, y otras semejantes, no se puede sacar ni exceptar el enemigo, pero bien se le pueden negar sin pecado, las caricias particulares, con que se tengan vuas y otras en la preparacion del animo, para quando fuere necessario mostrarlas, que en algunos casos lo feran, que no ponemos aqui, porque seria nunca acabar, y saldriamos del intento de este libro, que no es determinar casos de conciencia, fino ablandar los animos de los injuriados, (que ellos buscaran, estando assi dispueltos, lo que deuen hazer)

hazer) y persuadilles que hagan aun mas de lo que se les manda: solo se dize esto por algunos que se contentan con amar con el coraçon, sin querer mostrar el amor con las obras: lo qual es necessario que conforme vno con otro: y en resolucion se enite qualquier escandalo, que o el enemigo, o los que lo vieren pueden padecer, juzgando con razon que no le tienes verdaderamente perdonado, ni estas con el del todo reconciliado.

d. 90. cap. fi quis.

Victoria. August. c. qui emendat. 45.di ftin. Idem. Inchiridio c. 72. no fo lum in eo quod dimittit ex corde, vel orat vt ei dimittatur veru etiam & vt quod corripi, & aliquis me datoria pæ na plecti elemofyna facit, quia misericordiam præ-Hat. Gelasius c. si ille , 23. 9.4.

Pero bien es entender dos, o tres cosas. La primera, que quando te obliga el perdonar la injuria, no se entiende tambien la restitucion del dano que el enemigo hizo en tu hazien da,o persona, sino perdonar la culpa, y assi puedes cobrar el daño: y assi mesmo no estas obligado a euitar el castigo de la justicia: antes dizen algunos Doctores, que es algunas vezes mal hecho no corregir el malhechor, y fant Augustin lo dize assi. Y el mesmo dize en el Inquiridion, que algunas vezes es obra de caridad pedir esta justicia, porque sea ocasion de emié da:lo mesmo dize el Papa Gelasio. Pero esto se entiende estan do el coraçon satisfecho, que le has perdonado enteramente, de lo qual pocas vezes te puedes fiar, cuya señal es, que no tie nes el mesmo zelo del mesmo castigo, en otros que no son tus enemigos: luego algo te mueue mas a enmendar al que lo es: pero satisfecho q no tienes rencor, lo demas es oficio de Dios perdonar la culpa, y executar la pena: pero si con desseo de végança, te huelgas del castigo de la justicia en tu enemigo, pecas mortalmente, porque aun la misma justicia lo peca, quando se huelga del mal del justiciado. Lo segundo para salir de escrupulo, el que, o por auer sido grande la injuria, o por su na tural condicion se turba en viendo al enemigo, o pensando en el, entienda que esta ley se pone a la voluntad, a la qual se máda que ame, o no aborrezca a su injuriador, o le dessee mal: pero como ay otro apetito rebelde,a quien no todas vezes po demos del todo enfrenar, no se manda que este siempre se sosfiegue. A si como vn buen ginere que le mandan, o se obliga, a no passar en vna carrera de cierta raya, si en llegando a ella re cogio la rienda, y hizo las demas diligencias que denia a buen ginete, aunque el canallo si es desbocado, passe la raya, no se echa culpa al canallero: assi es, quando la voluntad esta a raya con el mandamiento de Dios, aunque el apetito desbocado no obedezca a la rienda y freno de la voluntad. Si quieres

quieres saber las señales del apetito racional, quando haze el deuer, son quando te pesa de lo que el sensual haze contra el racional, de aborrecer al enemigo, y de turbarse quando le vees, mayormente si trabajas de no aborrecerse ni turbarte.

## ¶ §.2. Quantas vezes, y como se ha de perdonar la injuria.

VCHOS ay que aunq cuplan este mandamiento vna y dos vezes y mas, pero tatas puede repetir el enemigo la ofensa, que no solo se cansa el perdonador, y se acaba la paciencia, mas de lo perdonado se indigna mas, para vengarse con mas colera y enojo: y por esso sera bien tratar breuemente, quantas vezes obliga el mãdamiento del perdonar injurias, y quantas perdona y ama la perfecion del amor al que las haze : a lo qual esta respondido por el Señor a fant Pedro, que le pregunto quantas vezes per- March. 3, donaria a su hermano la ofensa hecha contra el, y respondio, que setenta vezes siete, como sant Hieronymo entiende, que montan quatrocientas y nouenta, el qual numero aunque finito, se toma por infinito, como el mesmo siete suele tomarse, como lo nota sant Augustin en los libros de Ciuitate, explicando aquel verso, Septies in die, &c. con el qual declara el o de ciui. ca. tro, de Septies in die laudé dixi, que es lo mesmo que lo q di- 31. ze: Benedicam Dominum in omni tempore semper laus eius prou. 24 in ore meo, &c.y otros muchos lugares: demanera, que en bué Pfal. 181. Romance quiere, que todas las vezes perdones que fueres ofendido, aunque sean infinitas. Lo qual proneyo el Señor piadosissimo, porque tenia delante de los ojos nuestras inclinaciones y mucho hablar, el amor proprio, rayz de porfias y de altercaciones, tenia delante la Iglesia q auia de tener perseguidores y enemigos, y que auia de ser vn campo de murmuraciones, injurias, afrentas, tormentos, agrauios de los buenos, y que auian de ser entregados a malos juezes, y ministros,a heridas,palos,bofetadas,y a la mesma muerte, injustamente : y que si dexaua algun portillo para vengarse, apenas quedara quien estuniera en paz, pues tan ordinarias auian de ser las ocasiones: por esso proueyendo a la paz y duracion de la Iglesia, mando, que todas las vezes que los suyos fuessen ofendi-

Auguft. It.

Luc. 3.

Genef. 4.

ofendidos, perdonassen, que aun con mandar esto assi ay tan poca paz entre los Christianos, que hiziera si dexara licencia para vengarle cada vno a su voluntad ? Assi se entiende en la cuenta de los que leen, no digo fiete vezes, fino setenta y fiete:porque en el numero de siete, todo el tiempo es significado : y en el de onze suele significarse la transgression de los mandamientos, porque es el primero numero que passa el de diez, que significa el decalogo: y como ninguna transgression carezca de culpa, esta primera la significa: Pues luego tanto es dezir setenta y siete, que se compone de siete y onze, como todo el tiempo y todos los pecados, y ofensas: de suerte q ningun pecado, injuria, deshonra, ni ofenfa, en ningu tiempo dexe de ser perdonada, y por esso lo puso por essas palabras: Y por otra razon bien aparente : porque como parece por fant Lucas, quando relata la Genealogia de Christo, se cuentan desde Ada a su venida, setenta y siete generaciones:por donde vinieron algunos a entender aquellas palabras de Lamec, que dixo a sus mugeres, que su castigo se auia de tomar a la setenta y siete generacion, que es en Christo, que pago por todos los pecados del mundo: Pero boluiendo al proposito, dezir el Senor, que setenta y siete vezes, &c. es dezir, que los Christianos perdonemos todas las injurias que se han hecho despues que el mundo se crio hasta que el lo dixo, que se resume este tiempo en setenta y siete generaciones:como quien dize: Assi como todas las ofensas hechas contra Dios desde el principio del mundo hasta el fin, fin tassa ni medida las perdona Dios: assi aueys vosotros de perdonar todas las vuestras, por muchas y grandes que sean. Y assi como el Señor quando vino al mundo y padecio, todas las que hallo perdono: assi sus discipulos han de perdonar todas las suyas. Sant Chryfostomo y todos los santos, de qualquier manera entiéden numero finito por infinito, y la razó elta en la mano, porq ninguna ofensa te puede hazer tu enemigo, q juntamente no se haga a Dios: y pues el perdona todas quantas te hazé, perdonalas tābien tu, porque seria cosa sea si vn soldado y el Rey fuessen atrauessados có vna mesma laça, o pelota, q perdona-

do el Rey esta muerte, y rogando y mandando al soldado que perdonasse, no quisiesse perdonar: y pues có vn mesmo pecado osenden a ti, y a Dios, y el perdona, y te manda y ruega que

perdones, gran locura y desacato seria negar este perdon.
Toda

Solox !

Caller t.

Toda via son los hombres recatones como Pharaon, q aun con todas las plagas del cielo, nunca acabaua de dexar falir el pueblo, ya dezia que fuesse el sacrificio en su tierra, ya que fuessen solos los hombres, y quedasse lo demas; ya que quedassen los ganados. Assi anda la dureza del coraçon humano regateando: ya perdona de coraçon, y no de obras : ya de obras, y no de coraçon: ya vna vez y no dos: ya ay quien quiere perdonar todas las vezes que le ofendieren : pero que no aya mas conversacion ni comunicacion, que no le passe por su cafa, que no le hable, y otras condiciones que hagan acordarse de la ofensa y otros danos: Lo que falta de persuadir, aunque no todas vezes sea de precepto, basta ser imitacion de Dios, y cosa de contento suyo, y de mas paz entre los renidos, que quando la injuria se perdone, se oluide tan de veras, como si nuca se vuiesse atrauessado, ninguna quiero dezir: Que el ofen dido buelua al mesmo trato, amistad, y familiaridad que primero, oluidando lo passado, y boluiendole al enemigo todo lo que le ania quitado, o pensaua quitarle, aunque sin pecado lo pueda quitar: porque desta manera perdona Dios: y assi lo confiessa y se lo agradece aquel santo Rey : Tu libraste Señor Isai. 38. mi alma porque no pereciesse, y echaste a las espaldas todos mis pecados: sobre lo qual dize S. Augustin: Es tan gra medi- vulust. co el celestial, que no dexa señal en las heridas que cura, como dexan los cirujanos de la tierra: Y porque veas quan cierta verdad es esta, mira lo que los Theologos dizen, que no solo restituye Dios al pecador (que haze penitencia, y a quien el perdona) todos los bienes del alma que le auia quitado: pero dale nueuo augmento de gracia, mediante la contricion que tuuo, y la firme Fe, y eiperança con que hizo penitencia y cofio en Dios, esfuerçale para adelante, dale de su mano vn recato grande para lo venidero, vn agradecimiento del perdon passado, y otros muchos bienes: lo qual no dane a nadie para atreuerse a pecar con codicia destos augmentos: porque el q con este intento pecare, todo lo desmerece, y no sabe como faldra del pecado: folo se dize para descubrir el dechado de q hemos de facar para hazer nueltros perdones y recociliaciones, que pues en ellos hemos de imitar a Dios, q ya que no hagamos mas que antes ponelique nos ofendio, alomenos le restituyamos en todas las cosas q por nuestra amistad antes tenia, pues que Dios lo haze assi con sus ofensores, Mandaua

Exod. 22.

Cum quali veste intra uerit, in ta li exiet. I.Cor. 9.

Dios antiguamete, que el esclauo siruiesse seys años a su amo, y q al septimo se saliesse libre, y que en este tiempo se le guardasse la ropa que auia traydo, y se la diessen a la salida del cautiuerio: Podiamos dezir aqui lo de sant Pablo, por ventura tiene Dios cuydado de los bueyes? o dizelo por nosocros? Assi aqui, que cuydado tiene Dios de vnos çaraguelles viejos del esclano y de vn sayo roto y vn capote viejo de dos faldas, que todo ello valdra veynte marauedis, para dexallo escrito en tan graues historias, y mandado en tan importantes leyes? Pues no nos espantemos, que tenga cuydado de essos esclauos

Galat. 3.

y de sus pobres vestidos, pues auia su hijo de morir por ellos: en el qual no ay sieruo ni libre (dize sant Pablo.) Verdad es q pretendia enseñar y mandar cosas mayores, y esta es la vna: que quando estas, hermano, en pecado mortal, eres esclano del demonio, y aunque andas en habito de esclauo, pues no le ay mas roto ni feo a los ojos de Dios y de los Angeles, que con asco estan mirando tu alma: pero es Dios tan bueno, que la ropa hermosa de la gracia que te quitaron quando cayste en el pecado, te la tiene el mesmo guardada, que es vna ropa de oro, ropa de boda, graciosa, hermosa, ropa de Hijo de Dios, de cuya vista se alegran los moradores del cielo, quando te la buelué a poner:porque confies en la misericordia de Dios, que te recibira, y te vestira de la primera estola, quando auer-

gonçado de andar de librea del diablo cayeres en la cuenta, y salieres de cautiuerio, y te de vn buelco el coraçon: A Señor,

Luc. 16.

Ibidem.

pues algun dia andaua yo bien vestido en casa de mi padre, y no seruia a tan ruyn amo y tã tyrano como siruo agora: Estos eran los suspiros del hjo Prodigo, hasta que se determino de bolner a su padre, y echarse a sus pies, y le mando traer la estola primera, que era la primera gracia que por su pecado

auia perdido.

Lo segundo que quiere Dios en aquella ley, es enseñarte a perdonar tus injurias, como el perdona las suyas, que es, que bueluas toda la gracia y amistad que tenias quando se aparto de tu amistad quando buelue a ella: No es lenguaje de varon Euangelico, yo no le quiero ni le hare mal, pero no quiero q viua en mi pueblo, alomenos no passe por mi casa, ni se me ponga delante, ni aya mas comunicacion. No quiero dezir lo que voy a dezir, de mi cabeça, sino las mesmas palabras de S. Iuan Chrysostomo. Pues ya dize este sancto lo q esta escrito.

Perdo-

Chryf. de copunctione cordis.

Perdonanos nuestros pecados assi como nosotros perdonamos a nuestros deudores. Quien de nosotros ay que se atreua a dezirlo co confiança? porque aunque no hagamos mal a nuestros deudores y enemigos, pero guardamos en el coraçó vna incurable llaga de la ofensa: pero Christo no solo quiere que perdonemos a los que nos ofendiero, pero que los amemos y roguemos por ellos: porque si te contentas con no maltratar al que te hirio, si te apartas y huyes del, y no le miras có buena cara, claro esta que queda la llaga fresca oculta alla en el coraçon:y si assi es, no se ha cumplido con lo que Christo tiene mandado. Por ventura quieres tu que Dios te perdone, de manera que no te haga mal, pero que huyga de ti, y no se le caygan de la memoria tus pecados? Pues qual tu quieres a Dios quando le pides misericordia y perdon de tus pecados, tal te has tu de dar al que te pide perdon de tus ofensas. Hasta aqui son a la letra, palabras de sant Iuan Chrysostomo : que me parece que basta a mouer vn roble, porque nosotros mesmos ponemos a Dios la tassa en su misericordia, para nuestro perdon de pecados, diziendo, Señor perdoname mis pecados, assi y de la manera que yo perdono a mis deudores. Pues si tu perdonas con essas condiciones, las mismas pides a Dios en tu perdon. Pues quien es tan loco, que haziendo Dios su boca medida, pide que Dios le perdone, de suerre que diga, yo le perdono la culpa, pero no me ha de ver, no me venga a mis teplos, no reciba mis Sacramentos, ni comulgue ni oyga Sermo: no mas platicas comigo, ni me pida nada, como fino viuiesse yo? Esto es lo que le pides, sin saber lo que pides el dia que tu assi perdonas. Quando el Señor sana al mudo y ciego, &c. sacado el demonio, que era figura del pecado, le boluio el oyr, la habla y la vista, en figura de que todo lo buelue como antes: Bueluele tu la vista y la habla, oyele quando te hablare, que essa es la regla del perdonar perfectamente.

Matth.6.

## DISCURSO UNDECIMO, REcapitulacion de las razones dichas.

A

Dereçando en este discurso resumir las razones juntas, para que como en vn esquadron se ayudassen con mas suerça a dar bateria a vn coraçon obstinado en su vengança, me acorde de vna homilia de sant Iuan Chryso-

1.

of do Proces

Chryf. ho. 80. in Mat the.

Chrysostomo, sobre sant Matheo, donde trata aquellas palabras que se dezian en el acuerdo que los Principes de los Sacerdotes y Phariseos hizieron sobre la muerte de Christo, en que algunos dezian q no fuesse su muerte en dia de siesta por temor del alboroto del pueblo. En la qual me quita de trabajo, y parece que la andano recogiendo de lo que aqui hemos dicho, y por ser consideraciones suyas, y por autorizar las dichas, me parecio traduzilla aqui sin anadir ni quitar palabra, confiado de la gran fuerça que el diuino espiritu deste santo pondra en qualquier pecho por endurecido que le halle, y no quise prinar los que no saben Latin,o no tratan este santo, de doctrina tan celestial. Dize pues este Santo: Considera atentamente el temor que tienen, que no es de Dios, queriendo hazer vna tan grande maldad en dia tan solene, sino del tumulto del pueblo, que en lo demas, era tanto su furor, que apenas vuieron hallado el traydor que vendio a Christo, quando no vieron la hora de darle la muerte en medio de tan grande solemnidad: los quales, aunque el Señor para sus piadosos fines, 20. de pas- se aprouechaua de su malicia y danadas voluntades, no escaparan sin gran castigo, pues le merece gente que a la sazon, y el dia que por la solenissima fiesta soltauan los delinquentes y ladrones: quisieron matar al innocête, de cuyas manos auia recebido inmensos y innumerables beneficios, y a este fin vea que por ellos dexaua los Gentiles: Pero,o gran misericordia y benignidad de Christo, que no contento con lo que hizo en la vida por gente tan ingrata, maluada y proterua: pero despues de muerto por sus manos, les embia a sus Apostoles con manisiesto peligro y muerte certissima, haziendolos Embaxadores de sus ruegos para saluarlos: Pues có tales exemplos no digo que muramos por los enemigos, aunque esto tampoco se ha de rehusar : pero porque somos flacos, entre tanto q lo somos, digo, que si quiera no tengamos embidia a los amigos:no digo entre tanto hagamos bien a los enemigos, aunq esto tambien desseo, pero porque vays muy poco a poco el camino de la perfecion: alomenos apartad el pensamiento y determinacion de vengaros. Veamos, pensays que este negocio es comedia y ficcion de representates? porq hazeys guerra a la verdad ? no penseys que se escrinieron sin proposiro, fuera de otras muchas cosas, las que hizo al tiempo de la passion, que cierto son de tanta suerça, que pudiera facilmente

Vide Leo. Pap ferm. fione Domini, admisit in se impias furentium manus, &c.

vencer su dureza dellos: pero escrinense porque tu imites fu bondad, y sigas su misericordia: porque el los derribo, y aun boca arriba en tierra: restituyo al sierno la oreja, hablolos con humildad desde la Cruz, hizo grandes milagros y ma- Ioan, 18. rauillas, quitando la luz al Sol, quebrantando las piedras, resucitando muertos, assombrando con ensueños a la muger de su juez, y mostrando increyble humildad en el pro- Luc. 23: cesso de su causa, y tan grande, que no menos suerça tenia para atraellos y conuertillos, que los milagros, prophetizando muchas cosas, y pidiendo perdon por ellos a grandes bozes : Perdonales Padre mio este pecado. Pues despues de se- Ibidem. pultado que bié les dexo de hazer para su salud? Pues despues de resucitado veamos, no llamo luego a los Iudios? no los perdono sus pecados? no les dio otros mil bienes y mercedes? que mayor marauilla que admitir por sus hijos por adopcion, a los que acabanan de ponelle en vna Cruz? Que cofa puede fer mayor que este cuydado y prouidencia piadosa del Señor? Que hemos de hazer los que esto oymos, sino cubrirnos la cara con vn lienço, de puro auergonçados de vernos tan lexos de lo que nos manda imitar? Cotejemos quanto nos falta para que de la condenacion de nuestro proprio juyzio salga la verdadera y rigurosa penitencia : y para que no ofendamos a aquellos, por quien Christo dio su vida: pero nosotros ni aun reconciliar nos queremos con aquellos por cuya reconciliacion no dudò padecer tan infame y cruel genero de muerte. Pareceos que como foleys dezir en la limosna, que es esto gastar gran suma de dinero? Considera quanto deues, y no folo te ablandaras, pero corriendo yras a buscar los que te ofendieron, y les perdonaras liberal y alegremente, porque por ahi se te abra puerta a ser tu perdonado. Los Gentiles hazian esto con facilidad, sin esperar por esso lo que tu esperas,y tu esperadolo, te entorpeces:y lo que poco despues el tiempo ha de acabar contigo, porque no lo acabara luego la ley? sino que quieres esperar a q esta turbacion de tu alma se acabe, sin que te lo agradezcan ni galardonen, pues con gran premio la podrias tu dexar luego? mayormente estando ciertos que si se acaba con el tiempo, te espera gran castigo, por auer obrado en ti el tiempo, lo q el mada miento de Dios no pudo obrar. Si dizes q te abrasas quando se te acuerda de la injuria que te hizieron, acuerdate si el que

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

te la hizo te ha hecho algun tiempo algun bien, y el mal y agravio que tu a otros has hecho:pues como quieres tu alcãçar elperdon q tu nunca has querido dar a tu hermano? Diras que nunca hiziste a nadie, ni dixiste mal:alomenos, oystelo de buena gana al que lo dezia, lo qual no puede ser sin culpa: Quieres saber quan gran bien sea oluidar injurias, y quanto contento de a tu Dios? que a los que se huelgan del mal de otros, aunque con razon y justicia lo padezcan, no se le van có ella, antes los castiga, porque aunque deuan aquello que padecen, no quiere que nadie se huelgue dello. De aqui es lo del Propheta, que despues de auer reprehendido muchas cosas, y amenazado, dize: Y no les dolia nada de la aflicion de Ioseph, y en esto dize: No salio nadie de su casa a llorar la casa de su vezino. Demanera, que assi como auque Ioseph (esto es, aquella Tribu que venia de Ioseph ) y sus vezinos suessen castigados por justa sentencia de Dios : pero aun destos quiere q nos adolezcamos: porque si nosotros siendo malos y sin piedad, quando castigamos a vn sieruo, y vno de los otros se rie nos enojamos, boluiendo la yra contra el que se rio, quanto mas castigara Dios a los que de sus castigos toman conteto? Pues fino te has de alegrar, fino dolerte de los que Dios castiga, mucho mas de los que te ofendieron, pues esto es señal de caridad, que Dios mas estima que todo el resto: Porque assi como los colores son mas preciosos con que estan esmaltadas las salas de los Reyes y Emperadores:assi son las virtudes en que Dios se deleyta, pues ninguna cosa assi encierra en si la caridad y la coferua, como el oluido de las ofensas que te hizieron. Diras que cuyda Dios de ti, que perdones, y no cura del que te ofendio: dime, no sabes que embia al injuriador al ofendido?antes le quita del altar, y despues de hecha la recociliacion, le torna a combidar a su mesa:pero no le aguardes tu a que venga, que lo perderas todo, que por esso te combidã con galardon inefable, porque tu le ganes por la mano, porq si rogandote el, te recocilias, ya le dexaste a el la corona, pues no lo gano la ley de Dios fino su diligencia del otro. Pues que resta? No temes tener a vn hombre por enemigo? no nos basta el demonio por enemigo, sin hazer nuevos adversarios de nuestro linage? Pluguiera a Dios que ni nos hiziera el guerra, ni se vuiera hecho diablo: El caso es, que como locos no entedemos el gusto que encierra en si el perdonar, que có las ene-

12 3491

Amos. 6.

Matth.s.

mistades

mistades no podemos alcançallo:pero quanto mas suaue cosa sea amar al que te ofende, que aborreceile y perseguille, despues de acabado el enojo lo entenderas, porque imitamos a los furiosos que se muerden sus proprias carnes, y se enojan contra si mismos. Mira como en la ley vieja se sentia delto: quanto cuydado se tenia dello. Los caminos de los que tiene memoria de los males, van derechos a la muerte. El hombre guarda a otro su enojo, y por otra parte pide a Dios misericordia. Pues esto se dezia en vna ley que daua licécia de sacar ojo por ojo, y diente por diente : pues como lo reprehende y lo afea? Porque aquella licencia no se dio para que vno a otro hagamos aquellos males, sino para que por el temor de aquella pena nos recatemos de hazer mal a nadie. Y estas yras y enojos son repentinos, pero la memoria de las injurias es de animos que de assiento y de espacio piensan el daño. Diras q te fatigò mucho y mal: pero nunca el te pudo causar tanto quanto tu a ti mesmo acordandote del. Fuera desto es imposfible que vn varon fuerte pueda padecer mal de otro ninguno: Pongamosle fuere y bien considerado, con hijos, y muger, y haziendas, grandes theforos, muchos amigos, principados y dignidades, mucha honra, y otras ocasiones de recebir agranio y dano: Pues finjamos le fatigado, o combatido con golpes de la fortuna: persigale algun mal hobre. Que le puede hazer que no estima en nada todo su dinero y riqueza? Matele otro sus hijos, que se le da al que cada dia considera en la resurreccion de los muertos? Otro le mato la muger, que es esso para el que enseñado que no llore los muertos, que no es mas que dormir? Si el otro le dize injurias y vituperios, que vale esso para el que todo lo criado no estima en vna paja? Si quieres que otro le hiera, y le de bosetadas, y le meta en la carcel, que 2. Cor. 4. se le da al que ya tiene persuadido, que si el hombre exterior, que es el cuerpo, se corrompiere, el de dentro que es el alma, se renueua cada dia, y que la tribulacion es causa de paciencia. Pareceme que aunque solo prometi, que este hombre no podia padecer dano, que le he mostrado aprouechado y anentajado: Pues si assi es, no os fatigueys con las injurias, porque esta fatiga no procede de la malicia del enemigo, sino de nuestra malignidad, que en oyendo vna mala palabra, luego nos afligimos y lloramos: y lo mismo si nos hurtan, o toman algo de nuestra hazienda, parecidos a los niños, que quando los que

Eccle. 21.

308

1.Cor.14.

que mas puedé los afligen, si los sienté, mas los fatigan, y sino hazé caso, luego cessan: pero mas niños somos pues de las co-sas de risa nos afligimos: Por tanto os ruego, quanto puedo, que dexadas a parte estas costumbres pueriles, pongamos el desse en las celestiales, siendo niños, no en el seso, sino en la malicia interiormente, có lo qual alcancemos los bienes eternos por la gracia de nuestro Señor Iesu Christo. Amen.

### DISCVRSO DVODE CIMO, conclusion de lo dicho en este Septimo libro.

I.



V E S si tantas razones ay para vna cosa tan facil a los Gentiles, y que ellos tenian por tanta gentileza, tu que eres Christiano, con los exéplos del mismo Dios, mandado y rogado del mismo, mouido con tanta paciécia de los que en esta vida padecieron por su nombre, y amenazado de la yra de Dios sino téplares la tuya, y ne-

cessitado de su misericordia, ruegote que te pongas a recorrer tu memoria quantas ofensas has hecho a la diuina Magestad, quantos vicios tienen tu vida corrompida, qua frequente eres en pecar, quantos desabrimientos has dado a otros, y quantas vezes de Dios y de los hombres has sido perdonado y esperado, que si esto hazes, facil te sera perdonar tu a quien te ofendio: mayormente siendo todos hermanos, hijos de agl padre a quien tatas vezes ofendifte, y para tantas lo has menester. Gran cordura fue la que cuenta Valerio Maximo de vin Emperador de Roma, que tenia cercada vna ciudad de enemigos, cuyo ciudadano era vno que se le passo a su campo: lo qual dio tanta indignacion a los cercados, que buscando va hijo q tenia le pusieron en la parte del muro dode venia toda la batalla de saetas del capo del Emperador: lo qual visto por el mesmo Emperador, mando q no tirassen mas a aquella parte, ni a ninguna donde viessen al hijo del q a el se ania passado. Pues si esta gentileza vsa vn Gentil en gracia y deuocion de agl cindadano, por auersele passado a su campo, porg quieres perseguir

Val. Max.

perseguir al Hijo de quien tantos bienes te ha hecho, pues en la creacion te dio tu vida, y en la Redempcion no te negola suya?mayormente que sin el amor de tus proximos y hermanos, no le puedes tener grato, aunque le siruas con quato a el suele agradar q los hobres le siruan: pues del sacrificio del altar (q es la cosa q mas le da conteto, y por quien nos perdona y espera, y por quien sufre todos los pecados del mundo) embia a quien sintiere tener algun proximo agraviado. Acaece llamar vn Sacerdote a vn barbero, para quitarse el cabello y barba, el qual aunq fiempre haze este oficio con grá regalo: pero a esta persona sirue có mas cuydado y curiosidad, desseãdo agradalle en el mas q a otros. Y estando con este cuydado y voluntad, sucede q al passar de un lado a otro le piso el pie q tenia gotoso, entoces el, oluidado del regalo que recibe, y del buen parecer de su cabeça y barba, embia con enojo al barbero, diziendo con grã dolor: O Señor q me aucys muerto. Dize el, Señor yo he procurado de hazer este oficio có toda voluntad y regalo, y teniendo cuenta con lo principal, que es la cabeça. Responde, Señor por todo quanto hazeys, no quisiera q me tocarades al pie malo, como esta, porque me duele agora mas que la cabeça. Assi acaece quando celebramos el Sacrisicio de la Missa, hazemos gran seruicio y regalo a Dios en horar nuestra cabeça, q es Iesu Christo: pero no quiere q enojes hermano a su pie por desechado y enfermo que sea, porque al fin es su miembro, y le duele, y te despide del altar, quando el pobre tiene quexa, que le pisas o le agravias: Por esso si en el mayor seruicio que el recibe, tanto se quexa, y te despide, que sera para otras cosas quantas le ayas menester y le llames? De donde nace tanta dureza, que lo que los Gentiles hazian por el mundo des tu por autor al mundo, para no hazello: y quando el mundo lo mandara, como tu piensas, o dizes, porque no ha de valer mas el mandamiento de Dios, y su exemplo del Redemptor, que para declarar mas su caridad y el amor y voluntad con que perdonaua en la Cruz, no dize el Euangelista, que perdono, que le parecia poco para lo que fue, sino que de aquel rato que estuno en la Cruz, lo mas estaua rogando al padre, por los que alli le estauan baldonando y atormentando, y esto es lo que dize: Mas Iesus dezia, no Luc. 13. dize, dixo, fino dezia, estaua diziendo: Este era su exercicio Iesus ause y en esto entedia en medio de sus dolores, Señor perdonalos,

Señor perdonalos, Padre perdonalos, que no saben lo que hazen: quanto mas quando a nofotros nos perdona que fabemos lo que hazemos quando pecamos, y assi lo sabemos quando nos pretendemos vengar. Sabemos que la causa meritoria de nuestras injurias, son nuestros pecados: sabemos, que la causa principal dellas es el mesmo Dios, q para estrago de nuestras culpas passadas,o para escusar las venideras nos castiga y afre ta, tomando por instrumento la malicia, y a vezes la ignorancia del que nos injurio. Sabemos que el no puede agrauiar a nadie, tan poderoso, y Señor de todo es, ni quiere tampoco, q tanta es su bodad, y misericordia: y que si alguna culpa se halla en el injuriado, q fi hallara, ya que no fuesse causa, o motiuo de la injuria (que es lo mas ordinario auerla, pues nunca se muene nadie a injuriar de balde a otro sin ocasion ) alomenos aura otros pecados antiguos, y si culpa vuo en el ofensor, tãbien Dios se ofendio della, y oluidado de su ofensa, toma a car go de castigar y vegar la nuestra: demanera que (ganese el alma,o no se gane) no quedara sin castigo el que te ofendio, comotu no quedaras sin premio por auerlo puesto en sus manos.

2.

Para que quieres ponerte a tanto peligro, ni tomar con tus manos tanto daño como te espera sino perdonas? Enojar a tu hermano:apercebirle, para que por ofenderte, te dane en desassos de tu vida, gastos de tu hazienda, menoscabos de tu honra, peligro de tu alma, enojar a Dios, para que el castigo q auia de embiar a tu ofenfor, si se le cometieras, embie sobre tu cabeça, perdonandole a ei, si se humilla, y haze penitecia. Mejor es que la hagas tu de tus pecados, y te duelas del que te ofendio, para que Dios se duela de ti Mira que de maldiciones echa el Espiritu Santo por boca de Dauid en vn Psalmo. Ande el diablo a su lado que le gouierne, y engane siempre, tenga sujecion a vn pecador: quando se viere en juyzio salga siempre condenado, y su oracion, no solo no sea oyda, pero cuentesele por pecado, sus dias sean pocos, y otro suceda en su oficio y Obispado, sus hijos se vean huerfanos, su muger biuda, anden temblando y vagabundos, de vna parte a otra sus hijos, pidiendo y mendigando de puerta en puerta, y sean echados por fuerça de sus moradas : si alguna hazienda tuuieren, se la lleuen los Alguaziles executandolos por deudas, y otros coman lo que ellos trabajaren,

Pfal. to 8. Vide Pfal. Apud Genebrardű. Deus laudem meã. bajaren, y al cabo muera mala muerte, y acabefe en vna generacion su memoria, y acuerdese Dios de los pecados de sus padres, para castigarlos en ellos, y el pecado de su madre este siempre presente, para que sempre se castigue en los hijos, y esten delante de Dios para siempre los pecados de padre y madre (esto es contra dominium) y desbarate Dios su memoria de la tierra. Veys todas estas maldiciones? Pues contra quien las da? Contra Iudas y los Iudios principalmente, y cótra los imitadores, por tres razones. La primera, porque no quisieron abladarse, ni vsar de misericordia, y no es otra, sino la que se sigue, que persiguieron a vn pobre, que se hizo pobre por nosotros, y tã humilde, que parecia conuencido de lo que le leuantaua, hasta ponelle en vna Cruz. Pues todas estas maldiciones se quedaran viuas para ti, si vsares de tal obstinació, que no quieras vsar de misericordia, perdonando la injuria al pobre que la hizo, que es pobre necessitado de tu caridad, y mendigo della, pues la pide, y compungido, y arrepentido y reconocido en su error.

Y si quieres ser duro para con el, para que lo quieres ser para contigo, que allende de los daños, y maldiciones que incurres, porque como a aquel deudor de los tajentos del Euan-Matth. 25. gelio te pidira Dios tus pecados con rigor, por no auer querido perdonar la nineria de tu hermano, y en esto seras senten-ciado por tu propria boca, pues les pides cada dia perdon de tus deudas, al modo, y no mas ni menos que tu perdonas las que te deuen, te mandara echar dode no puedas pagar vn venial, deuiendo tantos mortales. Mira tras esso lo que pierdes, Matth.6. en no perdonar a tu hermano, que de buenos ratos, q de gracia, que de obras perdidas que de honra delate de las gentes, que de multiplicacion de tus bienes, que recato para no pecar, que seguridad para quando salgas de esta vida, que de sobresaltos te ahorras, que de escrupulos, que de malas noches y peores dias.

Lo vno y lo otro dixo aquella santa muger Abigail, quando salio al camino a estoruar a Dauid el pensamiento y deter- 1. Reg 25. minacion que traya de vengarse tan justamente de su marido Nabal, y no dexalle hombre a vida, con juramento. Salio ella con vn refresco para Dauid, y sus soldados, el qual su marido auia negado, injuriado a Dauid; y echose a los pies de Dauid, y dixo estas entre otras palabras. (No hagays caso mi Senor,

Iulio Ce-

ni cargueys el juyzio en las cosas de este hombre maluado. digo de Nabal mi marido, porque el las haze conforme al nombre que el tiene, que Nabal se llama, que quiere dezir loco.) Vamos confiderando estas discretissimas palabras. Que es el primer consejo que da? que se quede el loco para loco, que es lo que sin auerlo leydo dezia Iulio Cesar. Perdonemos al loco, y demos lugar al prudente. Assi se podran acabar tus enemistades: diziendo que se vaya el necio para necio, el loco para loco, y quedate tu para cuerdo, y Christiano discipulo de Iesu Christo. Dize luego Abigail: (Si esto hizieres Dios te a sentara vna firmissima casa y succession fiel, que por torue-Ilinos que vengan nunca se cayga.) Dando a entender que los hombres vengatiuos, ni logran cafa, ni hijos, ni hazieda. Pues las riquezas y caudal espiritual, claro esta que ya lo tienen perdido, porque es el vengativo como yn niño, cargado de dixes de mucho precio, que de enojo que le quiten vn alfiler, o cascauel, arroja quato oro tiene al cuello, y las piedras preciosas. Assi porque te quitaron atu parecer vn poquito de honra, arrojas toda la que queda, y las virtudes, dones, meritos y gracia que tienes, que en comparacion de lo que te quitan,y fin ella, son piedras preciosas:y lo que pierdes no es vn alfiler. Anade Abigail. (No pierdas Senor la ocasion de assegurarte de que no cayga en tu coraçon pecado ni malicia todos los dias de tu vida, que por este perdon te dara Dios este fauor, y quando tus enemigos vinieren sobre ti, hallaran tu vida guardada, como en vn ramillete de vida en manos de los Angeles.) Esto bastara a mouer a Dauid, quando el no fuera tã manso de coraçon, y perdonador de injurias. Y anade ella. (Pues quando se llegare el tiempo que cumpla Dios en ti lo que tiene prometido de fauorecerte, y te hiziere Rey en Israel, auras ahorrado a este clauo en el coraçó: Ah, como derrame yo la sangre de los Innocentes.) Lo qual dize por los q en vengança de Nabal traya jurado de matar. Y añade concluyendo. (Y quando recibieres los fauores de Dios, ruegote que te acuerdes desta tu sierna. ) Fueron de tanta fuerça las palabras desta valerosa muger, que aplacaron el enojo de Dauid, y fue tan acepta su platica en los ojos de Dios, que castigando primero a Nabal, pues a el le dexo Dauid la vengança, (assi como castigo a Absalon por auerle tambien dexado la suya, y mandado que no tocassen a el ) le hizo Dios a el mil

el mil mercedes, y le dio muchas victorias, y le cuplio lo que Abigail le prometio: y a ella, librandola de tan mal marido, la dio a Dauid, y la hizo Reyna de Israel. Historia es que bastaua, sin otra razon, a acabar qualquier enemistad: lo vno, que en causa tan justa se ablandasse con razones de vna muger, y muger de la parte, quiere dezir el, q en tiepo del enojo oygamos consejo de quien quiera, antes que nos determinemos: lo otro, es exemplo de dexar al loco para loco, que tal es el q a otro dize injurias: lo otro, que es grangeria para lo temporal, casa, hijos, y hazienda, que para qualquier cosa destas que se pretenda es gran negociador con Dios vn perdon de vna injuria, y la auias de buscar quando no la vuiesse : lo otro andar guardada la vida, no solo porq faltara quie la aceche, sino porq Dios la guardara como vna flor en ramillete en sus manos: lo otro, q ahorraras del escrupulo, de quado te acordares que deues al proximo la vida o la honra, y q se la quitaste cotra la voluntad de Dios, q es vna cosa, q en prosperidad, y en aduersidad suele dar gran garrote a la consciencia, y aunque mas suelen querer satisfazer con limosnas, con Missas, nunca queda sossegada, ni satisfecha la consciencia.

Pues si tato dano hallamos en la dureza, y tatos bienes en el perdonar:como no buscamos injurias q perdonemos? Que tiene q ver lo q perdiste con lo q agora pierdes? y q tiene que ver lo que te parece q en vengarte ganas, con estos motones de soberanos bienes. No me digas, q el coraçon esta bueno, y q por no turballe no quieres mas comunicacion, cata q pocas vezes se halla esso sin pecado, porq quando de tu coraçon te satisfizieres (q no ay q fiar donde ay passion) pero el escandalo esta en la mano. Ya sabes q S. Pablo dize, q no solo de todo 1. Thessa.5 mal, sino de toda aparécia de mal te has de guardar: pues mira quan mal parece la nouedad en el trato y conuersacion al mesmo cotrario, a los q te conocia antes, a tu misma consciecia, y al mesmo Dios. Digo a tu consciencia, porq si bie lo cosideras, como estas presto a dar tu hazienda quado se ofrezca a tu cotrario, y tu fauor en sus necessidades, si vna palabra y vn bué rostro le niegas agora? Si te dize el confessor, q no eres obligado, mira no le informasses mal, q auque a el le enganes, Nolite er Dios no se dexa engañar, dize S. Pablo:ni solo hagas lo q so- rare, Deus

pena de infierno estas obligado, sino lo q Dios te ruega y aco non irri-seja, y por exeplo te enseña. No pongas delante a Danid, que detur.

aunque era manso y perdono a su hijo, no cosintio que le entrasse a ver, porque era padre y Rey, y si tenia encomendado 2 Reg. 24: el perdonar, tambien las costumbres, y el gouierno de su hijo. Finalmente para que te quieres meter entre mandamientos y consejos? hazlo todo, y Dios te lo agradecera todo. Y si con todo lo dicho te pareciere cosa aspera quando lo piensas, no lo comiences a pensar desde la injuria y sus circunstancias & la ponderan. Comiença por estas razones: Y por lo que deues a Dios, y por lo poco q el te deue, y quan mal pago le das en detenerte, pensando si te conviene hazer lo q el te manda rogando, y amena ando. Haz como el q toma vn plato caliente, q ha estado al fuego, no le tomes por lo que esta a la parte del fuego, que te quemaras, tomale por lo frio y no le soltaras luego. La aspereza de la injuria sea lo postrero, y no quemara ya quando llegue. No te mandan comer el cardo, como esta en la huerta, mondale y quitale las espinas, y te sabra bié. No te mandan amar la condicion aspera y espinosa de tu enemigo, sino como haze Dios, apartar con la consideracion sus malas mañas, y amar la persona, que no solo sera facil, sino sabroso. Y si aun assi no puedes, por el mucho amor, que te tienes, pon los ojos en Dios, que es el que te ha de premiar, y no mires al mundo. Quando passas vn rio sino tienes costumbre, o buena cabeça, caeras en el agua, necessario es poner los ojos en cosa firme de la otra parte, y alcarlos del agua que corre. Todas las cosas deste mundo corren, y passan mas ligeras que agua, las leyes y pareceres de los mundanos desuanecen las cabeças con su liuiandad y inconstancia, si las miras te perderas:pon los ojos en cosa firme de la otra parte, que aca no la ay:mira a Dios que te crio y redimio, y te espera, mira aquella vida firme y segura de la bienauenturança, y la honra, que es ser perpetuamente hijo de Dios, y no padeceras los vaguidos que los vengariuos padecen, antes passaras seguro y alegre y libre por estos bienes del mundo a gozar de los que no tienen fin ni mudança en la gloria.

Findel Septimo Libro.

# LIBRO OCTAVO,

Dela Paciencia Christiana Lib. PILL.

## DE LOS CONSVELOS

particulares, para particulares trabajos.

#### PROLOGO.



E LAS medicinas se sabe, que mientras son mas generales para muchas enfermedades, menos fuer ça tiene para curar cada vna dellas en particular, si son nacidas de diuerfas causas: porque para repartir tanto su virtud, es neces-

sario que vaya muy mezclada, y asi menos fuerte, y por esto se dize entre los Philosophos tambien del sentido, que distraydo y repartido a muchas cosas, es menor cerca de intetus mi cada vna dellas. Esto vemos tambien en la doctrina, que singula sem mientras mas general es, menos fruto haze en los oyentes, y mucho menos quando vn vicio se reprehende con razones generales, como si vn moço desonesto y jugador le quisiessemos corregir, diziendo quan malo es el vicio, y el pecado hablando en comun. Lo mesmo acaece en los consue los y remedios de los trabajos, que aunque todos los que en este libro se contienen son bien eficaces, pero mucho mas lo suelen ser los apropriados a cada uno de ellos, porque no solo hablan del trabajo en comun, pero derriban las circunstan-

custancias delen particular, y persuaden al afligido mas de cerca. Pues este es el argumento deste vitimo libro desta obra, hallar algunos consuelos particulares, para par ticulares afliciones y trabajos, los quales sobreuiniendo a los que del discurso deste libro se pudieren auer colegido, con mas violencia amansen el rigor de qualquier trabajo. No podran ponerse todas las aduersidades en particular, porque son tantas y tan varias, que para solo nombrallas era necessario vn libro entero por si, pondranse las mas ordinarias y graues, y que suelen causar en los afligidos, mas melancolia:y en numero que no exceda a la traça y medida de los demas libros, y si alguno dellos fuere tan ordinario, tratarse ha breuemente, porque no nos ocupe lu gar en el libro, q desde el principio va para todos encaminado, y procederase con razones, porque para gente afligida suelen ser de mas fuerça que autoridades.

## DISCVRSO PRIMERO, DE L' consuelo en la muerte de padres, marido, muger, o hijos.

I.

War direct t



-motimmo

ESDE que Dios en el mundo aparto pue blo particular a quien fauorecer con particulares mercedes y fauores, tuuo siempre cuydado de apartarle de las costumbres de la gentilidad, que era el resto del mundo: porque como los Gentiles no conocian Dios verdadero, y tenian al mesmo demo

nio por Dios debaxo de nombres y figuras de hombres viciofos, no podian tener costumbres, sino al talle de quien los go uernaua, las quales no queria Dios que aprendiesse ni siguiesse su pueblo, y por esso se lo encargaua siempre con cuydado:

2151

assi lo hizo por Iosue al tiempo que quiso morir, que juntan- losue. 23. do al pueblo, les acordò quanto auia hecho Dios por ellos, destruyendo los Gentiles, y dandoles a ellos sus tierras, y que lo mesmo haria de los que quedauan: pero que aduirtiessen, quando entrassen en sus tierras no jurassen como ellos en el nombre de sus dioses, ni los adorassen, ni casassen con sus hijas, porque de aqui es facil tomar sus costumbres : y sino, que Dios trocaria su mano, y no destruyria ya mas d los Gentiles, antes le serian a ellos para tropeçon, lazo y sepultura. Tobias el moço dize tambien a su esposa la noche de sus bodas, halla dola acostada, Ea Sara alto a rezar, estos primeros tres dias han de ser para Dios, y no para nuestros contentos: despues queda tiempo para los frutos del matrimonio: porque somos hijos de santos sieruos de Dios, y no nos es licito viuir ni casarnos a fuer de Gentiles, que no conocen a Dios. Pero despues que el hijo de Dios vino al mundo, con mas cuydado se nos dio esta dotrina: el mismo Señor se la dio a sus dicipulos mil vezes. No aueys de ser los perlados y principes de mi vele sia, como los que mandan entre Gentiles, que se enseñorean, y se engrien, los menores aueys de ser. Y otra vez dize, Quãdo orays no sea con muchas palabras, como los Gentiles, que como no tienen esperança de las mercedes de sus dioses, son importunos, porque piensan que por ahi han de ser oydos otra vez. No os congoxeys, pensando en vuestro comer y ve stir, porque estas cosas los Gentiles las buscan. Y assi otras muchas vezes. Y esta dotrina que sant Pablo aprendio, la enseña el a los Corintios. Sepa cada vno posseer su compañía, pa ra santificacion, y no para passió de sus desseos, como los Gen tiles, que no conocen a Dios. Y en otras epistolas, dize lo mes 2. Cor. 6. mo a los Efesios y Colossenses, pero donde mas de proposito lo toma es a los Corintios en la epistola segunda. No querays juntaros con los infieles : porque, que tiene que ver Christo con el demonio? o que compania puede auer entre el fiel, y el infiel?como dira bien el templo de Dios con los ydolos? Y vosotros soys templo de Dios viuo, como la escriptura dize por Esayas, y que por esso ha de morar en vosotros, y Esai, çz. ha de ser vueltro Dios, y por esso salid de entre ellos, dize el Señor, y no toqueys a cosa suzia, y yo sere vuestro padre, y vosotros mis hijos, dize el Senor todo poderoso. Deste lu- 1. Thest. & gar de Esayas saca tambien sant Pablo esta dotrina, pero

Tobias, 22

Luc. 22: Reges gen tium domi nantur corum, &c. Vos autem non fic. Matth.6. Matth. 6. Vide de hoc Chry. 4.to. colu. I. Theff. 4. Ephef. r. Coloff. 48

mas a nuestro proposito deste discurso habla con los de Thesfalonica, diziendo. No quiero hermanas consentir que tengays ignorancia de los si duermen, esto es de los muertos, por que no os desconsoleys como los Gentiles, que no tienen espe rança de la otra vida: porque si Christo murio y resucito, &c.

Vide Phil. 4. parte quadrage. fer. 6 post domin. 4. Gregor. Niff. hom. in funere pulcherie. Chryfok. hom. 69. ad populü. Cicero. de confolatio ne promor ze fili. fo. 44

2.

Entra sant Pablo desde las primeras palabras consolando a los Christianos de la muerte de los suyos, y dize. No quiero q tengays ignorancia de los que duerme. Ya en esto dize que no fon muertos, fino duermen: y luego dize, que Christo como ca beça refucito, y que assi lo haran sus miembros, y subiran con su cabeça al reyno de los cielos: demanera que no pierdes al padre, hijo, o hermano, quando muere, solo va delante, donde despues le halles y gozes sin temor de perdelle para siempre. Assi lo dize sant Augustin y sant Gregorio Nisseno, que boluio Dios a Iob doblado lo que le auia quitado, y los hijos no, pero el contento le boluio doblado en tenellos ya en estado se guro. Demanera que da fant Pablo 2 entender, que desconsolarse mucho por su amigo muerto, es de gente que no tiene esperança de la otra vida: y aun fant Chryfostomo, hablando de sta materia viene a dezir, que los que assi lloran sus muertos, hazen injuria y calumnia a los meritos de Christo, que vencio la muerte: y aun Ciceron alcanço esta verdad, que no los perdemos fino por poco tiempo.

Esta razon tendra alguno por muy flaca, para no sentir su perdida, y dira, Señor yo no lloro porque piense que mi defun to no ha de resucitar, que si creo que todos resucitaremos, y espero verme con el:no lloro sino mi perdida, mi compania, el gouierno de mi casa, o la criança de mis hijos, la defensa de mi persona, mi honra, mi hazienda, que en viendome sola todos se atreuen a hazerme agrauio. Replica fant Iua Chrysostomo, que no es essa la razon, porque si lo fuera, siempre auia de durar, pues que siempre dura la falta del que no buelue a la vida, y vemos que no dura fiempre, porque vemos que antes que el año se acabe, se acaba el desconsuelo, y aun la memoria, y no esta causa, pues siempre se queda muerto. Pues no hablemos con estas semejantes, pues no quieren, ni consienten que la ra zon, ni Dios, ni su Euangelio acaben co ellas, lo que poco despues ha de acabar el tiempo, y menos hablemos de las que por cumplir con el mundo no falen en mucho tiempo de sus casas, haziendo locos extremos por sus defuntos, q estas tales tienen infamada

infamada la ley del Euangelio, delante de los Gétiles, y otros infieles, y estos son los que o de coraçon, o quanto a lo de suera calumnian los meritos de Iesu Christo, como dize sant Iua

Chryfostomo.

Hablemos solamente de los que de veras sienten esta falta y soledad de sus padres, hijos o deudos, y que no es por no cre er su resurrecion. Estos han de mirar, y aun los que no los hã perdido: lo primero que Dios a ninguno haze ni puede hazer agranio, la vida y muerte es suya: y como Ciceron dize, la natu Cic. de 6 raleza nos dio la vida prestada sin plazo cierto, y puede quan- solatione do quisiere pedilla. Lo segundo, que es Dios zeloso, y quiere pro filia, todo el coraçon, y conuiene tener a todo lo que no es Dios amor templado, y encaminado al mesmo Dios, porque quando no, haze lo que el hombre zeloso, que quita de en medio al que estorua,o impide su amor, quando por el se dexa,o se oluida el suyo: y por esso dize sant Iuan Chrysostomo, que ania antiguamente muchas biudezes y orfandades, porque se querian los hombres tanto que oluidauan facilmete a Dios, y Dios los apartaua. Y por esta razon dize que viuio Abraham muchos años, porque aun viuiendo el hijo, queria mas a Dios que a el, y quando le dezia, matale, le mataua, y Sara tambien viuio tan tos años, porque aun viujendo Abrahã, queria ella mas a Dios que a el, y assi le mandaua Dios a el, que la oyesse. Demanera que Dios era en aquella casa primero que el amor del marido, y que el de la muger, y del hijo. Y porque agora se aman maridos, mugeres, y hijos, tan desatinadamente y tan sin Dios, que mil vezes se echa Dios por ellos a las espaldas, por esto se llena a quien es la causa de su oluido, que si los hombres quisiesfen mas a Dios que a los hijos, o el no los llenaria, o no lo fentirian ellos:como quando vna muger tiene vn marido moço, rico, sabio, y poderoso, y que a ella ama tiernamente, no sentiria mucho la muerte de vn hijuelo que del tuniesse, porque el amor grande del marido, vence todo el desconsuelo y soledad del hijo, y a cite proposito dixo Helcana a Ana . Porque r. Reg. r. lloras? no te valgo yo mas que diez hijos? Pues assi seria de lo que se te muriesse, si amasses mas a Dios que a todos, pues el te vale mas que diez maridos, hijos, deudos, y amigos. Y por esta razon dize fant Ivan Chryfoltomo, que no fintio el fanto Iob la muerte tan desastrada de siete hijos: porque amaua a Dios mas que a ellos. Pues de aqui entéderas quan desatinado eres,

3.

que qui-

que quitandote Dios el hijo o marido, porque dexandotele viuo, no le ames tanto, que oluides por el a Dios: tu estas tan ciego que le dexas por el fiendo muerto. Cosa es la que Dios haze que solemos hazer en nuestras huertas, que con ser los re nueuos o pimpollos lo mas verde y tierno y hermoso del arbol, los quitamos fin duelo ninguno, no porque nos parezcan mal, antes asseamos los aposentos, y los altares con ellos, sino porque la virtud que el arbol toma de la tierra, no se emplee y embarace en ellos, oluidando la copa alta, fino que fuba hasta ella, que es lo que se pretende, aunque ellos se arranquen y se cortea malogrados, porque por guardarlos a ellos, no se ha ga falta a donde està lo principal. Sant Augustin dize, Muchas vezes se ofende Dios, porq vn amigo no se ofenda, y por esso acaece muchas vezes, por diuina dispensacion, que los amigos que amamos, segun la carne, nos sean quitados de deláte, porque nuestros desseos y aficion, passen y se estiendan mas libremente a Dios y mas por entero. Lo qual considerana vna noble muger de quien quenta S. Hieronymo, escriuiedo a Pau la, y lo afirma con juramento, diziendo. V na cosa quiero dezir increyble, pero verdadera. Testigo Iesu Christo, dize, que esta fanta matrona llamada Milania, el dia que su marido mu quos carna rio, antes que le enterrassen se le murieron dos hijos, y dize fant Hieronymo. Quien pensara en semejante trance, que esta muger no messara sus cabellos, rópiera sus vestiduras, y abrie ra con suspiros sus pechos, con ocasion de tanto dolor? Pues no derramo vna fola lagrima, sino en pie estuuo sin mouerse, y al cabo echandose a los pies de Iesu Christo, como q le queria tener, y con buen semblante dixo. Ya os entiendo Señor, to do el coraçon quereys: agora os feruire libremente, pues me aueys quitado la carga. Pues tu segu esto, buelue las lagrimas en gozo, y tente por dichoso y fauorecido de tu Dios, que te ama tan de veras, y te allana el camino, para que le ames con todo el coraçon, como el quiere ser amado.

Sæpe offen ditur Deus ne offendatur amicus & dispensa tione diuina pleruq. contingit, ve amici liter diligimus, fub trahantur a nobis, quatenus affectiones noftræ in Deum liberius & integerius extendantur.

Aug. Super

Genefi, ad

literam.

Hieronymus ad Pau lam.

4.

¶ §. Del consuelo de lo mesmo, mas en particular.

Irasme, que no era tu amor tan desmesurado, que hi ziesse perder ni afloxar el de Dios, sino que perdiste la muger, que era tu regalo y descaso, y sin ofensa de Dios. A esto te respodo, que en perdella perdiste los grillos,

grillos, y ganaste libertad. Si dizes que era buena, todos lo dizen de las suyas, aunque sientan lo contrario. Pero no repare mos en esfo, sino sealo, otras aura tales. Si tu la heziste buena, otras podras hazer, fi la hallaste buena, otras hallaras, aunque mas se hallan malas que parezcan a la mala, que buenas a la buena: y por esso es buen consejo quedar sin ninguna, y poca desgracia viuir sin ella. Ciceron repudio la suya, y a los amigos que le dezian que la tornasse, dixo, que mal podia el cumplir con casamiento y con sabiduria. Sant Pablo lo dize mas 1. Cor. 7. claro. La muger donzella, y por casar, no tiene que pensar en seruir a su marido, y emplease toda en pesar las cosas de Dios: la casada al reues, y tiene repartido el coraçon. No estoruo yo Tribulacio dize el Apostol, que se casen los hombres: que mejor es casar- nem tamé fe que abrafar se pero los que se casaren con su pan se lo comá, hujusmos que no lloraran duelos agenos. Pero si la tuya era buena, co- di. mo sabes que seria constante, para perseuerar en su bondad? la compañía dulce de la cama queda suplida con el descanso, que hasta que ella saliera, andaua desterrado. Y si quieres entender la verdad, o dezilla, aunque el refran dize, que quien no tiene muger, siempre la esta matando, yo no hallo que esto ninguno diga mejor, que quien ha prouado esta carga. En conclusion, hallaste mediante essa muerte que lloraras, libertad, vida, foltura, paz, sueño, holgança, ser señor de tus cosas sin contradicion. Puedes salir de casa antes del dia, y bolner de noche, estar solo, o con quien quisieres, toda la noche y el dia, sin auer quien te pida quenta: y quando ella fuesse muy buena, toda via es boueria llorar por grillos, aunque sean de oro. Si el defunto fue tu padre, porque lloras por perder vna perpetua quexa?aquel mado enfadoso y sin remedio: fi era bueno, felo tu co el , y felo co mas cuydado, y tenle delos otros, pues no ay ya quie le tega d' ti:si te desamparò, esse es el orden mas comu de naturaleza, que lo q primero vino, vaya primero, y el no te dexò, sino fuesse vn poco, y bien poco delante.

Si era marido el defunto, yo tengo por muy dificultofo con solar la biuda deste tiempo, que aun los biudos, demas de alcançar mejor entendimiento, antes comunmente acabã, o pier den prisiones que descanso y regalo: pero quando yo me paroa considerar la locura de las casadas, mayormente donde ay corte, o concurso de gente, y en pueblos ricos y viciosos: nofe

50

no se por donde comience a consolar a quien perdio ta grande y tan continuo vicio y regalo como todos los dias del mudo buscan las mugeres de galas, comidas, coches, visitas, conuerfaciones, estaciones, fiestas, passeos, trages, dueñas, escuderos,&c. de lo qual espantado y hablando con algunos de los maridos, saco lo que aora dellos dezia, quando vienen a embiudar, que no es possible por mucho que pierda en la muger, fino que es mas el cuydado, gasto y trabajo de que ahorran : y por otra parte tenga por vehementissimo, y casi incurable el dolor y desconsuelo de las tales, que si ellas vinieran Christiana y moderadamente, y con honelta passada, y el amor del ma rido que aora publican con sus extremos, le mostraran en do lerse de sus fatigas, y cuydado de suplir sus antojos dellas, notificados delante de otras liuianas, y con tan poco caudal y menos necessidad:ni la locura q aora echan menos vuiera sido tanta, y la modeftia fuera mas, con que aora fintieran su fal ta. Assi, que por esta razon no me atreuo a poner aqui consue lo que me parezca bastante, o conuiniente : pero pondre el q el bienauenturado fant Iuan Chryfostomo les da en la exposicion de la epistola de sant Pablo a los de Thesalonica: que a mi parecer en solo caso que ellos abran los ojos, y procuren el amor de Dios, confistira su consuelo, si se oluidan y arrepié ten de la loca vida, que folamente echan menos con las tocas largas, quando en las demas la veen durar. Dize pues el santo. Que dizes muger? q lloras? por q tu marido era tu tutor y tu padre? Y veamos, Dios no tendra cuydado de ti? quie te dio a esse que lloras sino el? quien te hizo sino sus manos? y quié curo, fino el, de ti, antes que fuesses quien te inspiro el alma que tienes? quien te dio esse entendimiento? quie te hizo que le co nociesses, y te dio su propio Hijo para tu remedio? Este tal no fe apiadara y cuydara de ti,y vn hombre si? Que deues, que pa rezca a lo menos desto, a tu marido? y si le deues algo, primero se lo mereciste. Pero de Dios no podras dezir esto, que no le has seruido ni merecido, porque te haga tanto bien : antes sin necessidad de nadie, de sola su bondad y largueza, llueue siem pre beneficios y mercedes sobre los hombres: el te ha prometido su reyno, vna vida que nunca se acabe, gloria, paz y hermandad: el te prohijò, y te hizo heredera con su eterno hijò: y con todo esto tu toda via tu marido. Que te dio como esto

Thef. 4. ho. 6.

Pfal. 15.

tu marido?el te da este sol, llueue quando lo has menester : el

te embia cada año trigo, vino, y azeyte, y todo tu susteto. Ay de nosotros con tal ingratitud. El te quita el marido, porque no le busques mas, y tu despues de muerto no te despegas del, y dexas a Dios, a quien auias de buscar y dar infinitas gra cias, pues de su mano has recebido tanto, y del marido nada. Sino, dime, que recebiste del? dolores al parir, trabajos, injurias, baldones mil vezes, y reprehensiones, y quexas: dime tu si fon estas, o no, las cosas que del marido se recibé. Diras me ay otras cosas de contento. Y que son essas? que te engalano? que te cubrio de telas de oro, y brocados? q te dexo salir a publico para que te viessen? Pues mejor te atauiara Dios, y con mas galas, despues del muerto, que mas galana y hermosa haze la castidad que el oro. Otras galas tiene este Rey celestial:no digo tales, sino mucho mejores, que podras vestir si quisieres. Y que son essas? Vna ropa con cintas de oro, si te contenta, desde luego la puedes vestir. Quando eras casada mandauas mucha casa (si la mandauas digo) aora en lugar de criados, seras señora de los coros de los Angeles, y de los demonios, y de su principe. Pues porque no dizes lo malo que te passò con el? Si te despreciò con sobernia, si algun pariete suyo te puso tacha, ya estas libre de todo esso. Pero deues tener congoxa de tus hijos, quien los criara. Quien? el padre de los huerfanos, porq el te los dio, y el dixo a sus dicipulos: El alma no es mas que la comida: y el cuerpo mas que los vestidos? Pero dirasme, A señor, que los hijos sin padre no se crian en tanta virtud, ni en tanta honra. Porque? Tienen a Dios por padre, y no se criara ricos, y honrados, y virtuosos? Quantos te podria yo contar q se criaron sin padre, illustrissimos y celeberrimos: y quantos criados con padre, que se perdieron? Si los criares desde niños como deues, muy mejor ventura tendran que criados de su pa dre, que este oficio de criar los hijos, oficio es de las biudas, a su cargo esta. Sant Pablo lo dize contando las calidades dela buena biuda, si crio sus hijos. Y en otra parte: Saluarse ha la 1. Tim. 2. muger con criar sus hijos (no dize por el marido) si perseuera re en la fe, caridad, y fantidad con castidad. Ninguna criança del padre les valdra tanto como plantar en ellos desde niños, el temor de Dios:este sera el muro inexpugnable que les defendera, que quando la guarda esta dentro, poca necessidad ay de municiones : y quando falta esta, de ninguna cosa sirue lo demas. Estas son palabras de sant Iuan Chrysostomo, con otras

2. Tim. 5:

orras muchas que hasta el fin de la homilia va anadiendo : las quales no folo tienen virtud y fuerça para confolar, y aun mu dar la vida: pero a muchas personas la han mudado con estas. o otras semejantes, y con el pensamiento dellas há acabado en gra seruicio de Dios, y dexado illustre fama entre los hobres.

#### I 6. Del consuelo en la muerte del bijo.

do encarecer el amor que a Ionatas tenia, sino diziendo, quan-

I era tu hijo el defunto, no me quiero espantar que tu

dolor sea grande, pues el dolor se mide por el amor : y este no le ay que se compare con el que vna madre tiene a su hijo, y assi es el dolor de perdelle. Dauid no pu-

6.

2. Reg. 1.

do supo que era muerto. Dueleme tu muerte Ionatas, porque assi como la madre ama vn solo hijo que tiene, assi te amaua vo, y de aqui es la grandeza de mi dolor. Suele dezir vn amigo a otro, que matara por el vn hijo, y es la vltima ponderació de

su amor, y mas que la vida propria, como Dauid, que desseaua morir porq Absalon viuiera, por ser su hijo, aunque malo y re 2. Reg. 8.

boltoso:y para dar Dios a conocer la perfecion de Abraham, le prouo en esso, que matasse a su hijo. Pero con todo esso no te mates que no le perdifte, y tras del yras: antes vas muy a-

priessa, que esta vida no es otra cosa sino vn caminar presurofo que va a dar a la muerte. Assi que no ay que fatigarte, pues

hallaras presto lo que perdiste. Danid estana con harto dolor 2.Reg.12. antes quel hijo espirasse: y en muriendo, en el mesmo punto le

perdio con estas consideraciones, y con que no auia de seruir el desconsuelo para boluelle. Nunca te mates porque murio,

si no si murio mal: en lo qual muy mucha ventaja nos han hecho muchos Gentiles, que en este caso, por nacer nuestro confuelo de la vida que esperamos, nos auia de ser muy vergonço

sa por poca que fuesse. Aquel gran Philosopho Xenophonte (que todos llaman segundo despues de Platon, en la discipli-

na y escuela de Socrates) estando sacrificando, le vino nueua, que de dos hijos, el mayor, llamado Grillo, auia muerto en la

guerra: y no por esso dexo el sacrificio, solamente se quito la corona de la cabeça, y preguntando como auía muerto, y res-

pondido que peleando animofamente, se torno a poner la co rona, protestando y jurando por los dioses, a quien sacri-

ficana, que tenia mas contento de la virtud del hijo, que pena de su

Genef. 22.

Val erius Maxi. lib. f. c. 10. Elianus li. 3. Pont.li. 2. C. 9:

de su muerte. Otro fuera que arrojara la corona y el sacrisicio, y desbaratara los altares, y con lagrimas derramara los enciensos, y aun no se tuuiera por excesso en tal ocasion: pero este estuno en su religion entero, en la prudencia firme, juzgã do ser cosa mas triste dexarse vécer del dolor, q padecer aquel trabajo. Las mugeres quando les trayan los hijos muertos de la batalla, segun quenta Eliano, les miraua las heridas q traya de cerca y lexos, y de las que vian auer recebido peleando, se ria hift. gozanan como agora en los desposorios de los suyos: y quando las anian recebido huyendo, los dexanan, y llorando huyã, dexandolos para ser enterrados en las comunes sepulturas, o secretamente los lleuauan a enterrar en sus proprias casas. Y de vna quenta Petrarca, que oyendo que su hijo era muerto en la guerra, en lugar de llorar, dixo con buen semblante. Ya sabia yo que le ausa engendrado mortal, y para esso le pari, para que no temiesse morir por su patria. Y de otra llamada Lacena cuenta Plutarco que dixo, sabiendo que su hijo auia muerto valerosamente en la guerra,

Plorentur timidi,mi infletus humabere nate Et matre hac vere, dignus es, & patria.

Sean llorados los couardes, mas tu hijo mio seras sin lagri-

mas sepultado, digno desta patria, y desta madre.

Otra dixo al hijo viuo, que le dezia que su hermano queda ua muerto, que porque no tenia verguença de venirse sin auerle sido compañero en tan buena muerte? Otras muchas mugeres de aquella gentilidad vuo deste buen animo: y pues ellas de, & Brule tunieron tan bueno, poca necessidad tenemos de traer exe- sanius lib.

plos de hombres.

Fuera de lo dicho se pierden con el hijo en su muerte muchos miedos y congoxas de su vida y alma, que con sola su muerte, o con la tuya se podian perder: porque segun los Philosophos dezian, sola la muerte puede al padre hazer seguro: si el era bueno, huelgate de auelle tenido, si malo, de auelle per dido:vno y otro es beneficio del cielo, que tal te le dio, o tal te le quito: si le auias de llorar quando murio, lloraras le quando nacio, q desde entoces começo a morir, aunq agora acabo. Bie entiedo e es dulce cosa el bue hijo, pero gasta mucho del tiepo, quita del sueño: agora estaras para ti mas desocupado,

Plut. in laconicis apho.

4. C. I.

Tirelma. nus.

viuias para el, viue agora para ti:no le imbidies la buena suer te, que muchas vezes lleua Dios al moço porq no se haga malo,y si es malo, porque no lo sea mas, que tiene Dios larga vista. En este sentido entiende vn doctor deuoto, agl verso del Psalmo. Antes que entendiessen vuestras espinas el ramno. Es vna yerua el ramno espinosa, que quado crece, endurece las espinas como agujas. Y por esso dize Dauid, que lleua Dios a al gunos tiernos y verdes, antes que se endurezcan y aguzen para hazer mal: por esso los lleua en agraz. Como quando vno tiene la viña junto a lo poblado, y fin cerca bastante, coge todo el esquilmo en agraz: porque si aguarda, no se le hurten ma duro: assi haze Dios quando lleua los moços en agraz, porque la malicia no se los arrebate, y les mude los sentidos, como la Sabiduria dize. Y esta buena suerte, no es razon que por el pro pio gusto y conteto se dessee quitar:antes agradecella a Dios, que sabe lo que de los hijos ha de ser antes que lo sea.

Sap 4. Raptus elt ne malitia &c.

### ¶ §. 4. En que se mitiga el rigor de los passados, cerca de las lagrimas y desconsuelo.

Ero porque no es bien cerrar del todo la puerta al sen timiento, pues todos los extremos son viciosos, lo primero tiene lo dicho justa excepcion en el sentimiento que se haze por la muerte de los buenos, por la falta q en el mundo, en la yglesia y en otra qualquier comunidad haze su vida: assi para el exemplo della, como para aplacar a Dios por los pecados de los malos. Esta es la batalla que entre dos Angeles buenos quenta Daniel que vuo, queriendo el vno que el pueblo que a su cargo estaua, que era el de los Hebreos, saliesse de entre los Persas, porque no les pegassen sus malas costumbres: el otro que no saliessen, por el bien que los Persas (que el tenia a cargo) recebian de su compañia. Assi auiamos de sentir el salir d'la nuestra los sieruos y amigos de Dios, por los grandes bienes que por ellos haze a sus comunidades y al mundo. Assi lloraua el Rey Iosias a Heliseo Propheta, dizien Et dixit vt do: Padre mio, padre mio, carro d'Israel y su guia, &c. Muchos castigos dexa Dios de embiar al mudo por los buenos q en el tiene. Y el d'Sodoma dexara, si hallara diez buenos en ella: y el dl pueblo dexo por intercessió y oraciones d' Moyses, del qual dizela escritura, qlos desbaratara ydestruyera, si su amigoMoy

fes no

Dan. 10.

4. Reg. 13. Genef. 18. Pfal. 105. disperderet eos, fi non Moy-Tes, &c.

ses no se pusiera en la division, o abertura de la muralla : que la diuina Escritura nos pinta la ley de Dios, como vna muralla que de la yra de Dios nos guarda quando esta toda en pie, y a Dios al derredor, buscando si por alguna parte esta quebrada: y que suele entrar poralli a destruyr los pecadores. Dize ago ra que en la rotura de la muralla, quando leuantaron y adora ron el bezerro, los destruyera Dios fino se pusiera su amigo Moyfes a defendella con oraciones y lagrimas, que quado fon de tal amigo como Moyses, suelé atar las manos a Dios, y assi defender a los pecadores, como alli se dize, y se hizo. Dema- Exod. 12... nera, que falta de tan buenos padrinos, para aplacar a Dios, justo es que se sienta y llore, como lo hizo aun aquel mal hom bre de Pharaon, que haziendosele de mal la partida del pueblo, dixo a Moyses al tiempo della, que le dexassen echada su bendicion. Pues quado muere vn bneno en vna cafa, o ciudad, que sabemos o presumimos que lo es, no solo no se condena por malo llorar su muerte, mas es muy loable y prouechoso por esta razon y fin, el qual pocas vezes vemos que se tiene en semejantes muertes:porq en esto como en lo demas cada vno busca su interesse, como el Apostol dize, y poco se cura de las Philip.z. cosas de los proximos y comunidad, mayormente de las espirituales. Y esto llorana (digo el poco sentimiento) el Prophe Esai. 57. ta Esayas, quando dezia. El justo muere, y no ay quien se pa- Iustus pere a pensar en su muerte: y los varones misericordiosos son re est qui recogidos al cielo, y van faltando del mundo, y no ay quien lo cogitet, entienda ni considere siendo assi, que por la malicia del mun- &c. do son sacados del: aunque por lo que a ellos toca nos auiamos antes de holgar, pues por el inestimable bien que agora gozan, trocaron trabajos, peligros, persecuciones, melanco lias, soledad de su Dios, ver pecados y ofensas con tanto dolor, y otras pesadumbres que con sola la muerte pudieron aca fea, que el llanco de la muerce de sirad

Si el defunto era malo, antes se auia de auer llorado su vida,y cessar las lagrimas quando ella cessa: porqueni para si,ni para el mundo era fino pestilencia por su mal exemplo:y el enojar a Dauid, y allegar para si mas penas y condenacion, co mo sant Pablo dize a los Romanos, que el coraçon que en lu-Rom, 1. gar de la penitencia (que Dios por mil caminos en el pretende) saca dureza, atesora para si, yra y rigor enel dia de la yra: y por esso son las lagrimas bien empleadas mietras le dura la

X 3

vida, pues ella es vna continua muerte, que ha de partir otra perpetua en el infierno: sobre lo qual dize sant Augustin quexandose, que no nos compadezcamos del pecador. Si eres Chri stiano, parezcan en ti entranas de compassion, que pues lloras el cuerpo de donde falio el alma, llora el alma que queda sin Dios. Pero de la muerte del cuerpo, por lo que al mundo toca, y por lo que a su alma, te huelga, pues mediante ella vsa Dios con el de misericordia, acordando sus pecados y penas con la muerte: con la qual lo vno, y lo otro se corta y acaba. Como no haze poca amistad, el que viendo perder mucho a su amigo que esta jugando, porque no pierda mas, apaga dissimuladamente la vela, fingiendo que va a despauilarla. Esso haze Dios quando apaga la luz de la vida, porque el malo no venga a deuer mas infierno: y aunque a vezes mata a vnos porque esca rmienten otros (como parece en los catorze que subitamente mato, la torre de Siloe, y en los Galileos que hizo matar Pilato, mezclando la sangre con la de los animales que sacrificaua, como lo fignifico el Señor claramente a los que le estauan con tando el caso) pero bien sabe los que mata y los que dexa, que mas condenacion les espera a los que no escarmentaren, y los muertos quiça no auian de escarmentar zonixoro sol ob salos

Lue. 13.

Deut. 34. Genef. 50. Eccle. 22. Modicum plora,&c.

10. Bero lo que toca a la foledad, o dano que por su muerte se -De 211011 nos recrece, no se quita la natural inclinacion y amor, que siete la falta de nuestros padres, hermanos; dendos y amigos: pero ella en todas las cosas se contenta con una mediania, y assi se le cocede, y au se le alaba esta en este caso : y assi sue Moysen llorado treynta dias, y Iacob fetenta. Y esta licecia da el Sabio en el Eclesiastico, diziedo. Llora tu muerto, pero sea poco, por que descansa ya. Como quien dize, no llores tanto que parezca que te duele su descanso. Pero la pestilencial vida del hombre malo, es mas de llorar que su muerte. De manera, que dize el Sabio que la tassa sea, que el llanto de la muerte del bueno sean siete dias: no quiere dezir que sean tassados, de manera que no lleguen a ocho, que si la discrecion los haze seys, que ayan sido pocos, sino que poco basta con buena consideracion: pero el llanto (dize) del loco y del malo, todos los dias de su vida, que todos son de llorar, por ser vna perpetua muerte del pecado, y vn perpetuo atesorar de penas infernales. Demanera, que todas las cosas quieren prudencia, que ni te quitan el natural sentimiento de la falta de tus amigos, ni ay quien te disculpe

disculpe el demassado, antes los mesmos gentiles le condenã. Pues Plutarcho dize que tenian los Licaonios vna ley, q ninguno pudiesse llorar infortunios de otro, sino fuesse en habitos de muger : dando a entender, que fola la flaqueza de vna muger puede ser desculpa de las lagrimas en semejantes ocafiones: quanto mas agora, q tan enseñados estamos a medirlas y moderarlas con las esperanças de nuestra resurreccion, y otros mysterios de nuestra Fe : y por esso tambien Dauid no 2. Reg. 12. llorò a su niño despues de muerto, porque auia muerto en su innocencia. A si ha de ser el que no quisiere ser notado de saqueza mugeril: y la muger que con la buena y continua confideracion suple la de su sexo, templar con la discrecion sus lagrimas y fentimiento, y quando fuere talla ocasion, qual a quien le roca sabe mejor que nadie, procure reprimir la pasfion, y acabar luego configo, mediante la prudencia y christiadad, lo que el tiempo sin duda poco despues ha de acabar, como lo vemos por experiencia: en lo qual como fant Iua Chrv fostomo dize (cuyo es el consejo y la razon) ganara dos cosas.La vna, salir luego de tanta afficion y desconsuelo: la otra ganar el merito de salir del, con fin de agradar a Dios, y no de xandolo al tiempo que venga a acaballo por sus cabales : las quales dos cosas perdera por no tomar este consejo: quanto mas que es grã cordura no matarfe por lo que no ha de apro uechar, derramar lagrimas ni desconsuelo: pues nadie boluio por ellas a esta vida por mas llorado que fuesse, y tras no auer prouecho en el muerto, ay gran daño en el viuo; que haze el sentimiento, no solo en la perdida de lo espiritual, sino en la falud y fuerças temporales. Todo lo dize junto el Sabio. Hi- Eccle. 38. jó no entregues tu coraçon a la trifteza, antes la arroja de ti, acordandote, y nunca oluidando los remates desta vida: por que ni ay boluer los muertos por las lagrimas, ni feruiran al mesmo las tuyas, y sobre esto a ti mismo te danas y empeoras. Prasque ei

Exod. 20

# DISCVRSO SEGVNDO, DEL

consuelo en la discordia, especialmente entre hermanos.

al cielo muchos vapores, de que fe congetatel rocio quecas

en Viro monte pax baxos y mas verieto a la !! dad de blic-



Efai. 52 Quam pul montes, pe dicar la paz: quanto mas hermosa le pareceria la mesma paz? des,&c.

Plucar.

NA de las virtudes de que Dios mas se muestra seruido en las diuinas letras, es la paz entre los hermanos, que aun los pies de los que salieron a predicar, q eran los Apostoles, con andar a pie por montes y riscos, le parecian al Propheta viendolos de lexos, hermosifsimos, diziedo. Qua de la hermofos fon los pies delos que van a pre

(porque de ninguna tomamos mas de lo que con breuedad ha ze a nuestro proposito, dexando lo demas para otro tiempo y lugar) folo dire lo que breuemente dize Dauid en vn Pfalmo, en que nos muestra quan hermosa, quan agradable, y de quan suaue olor le parece a Dios y al mundo la paz entre los hermanos. Y por otra parte, quan prouechosa y fertil de bienes téporales y espirituales. El Psalmo comiença assi. Parad mien Ecce quam tes, y aduertid quan hermofa cofa, quan vtil y prouechofa, y quan agradable es viuir los hermanos en vna casa en paz y co formidad. Direos yo que tanto, de la manera que aquel vnguento que mando Dios derramar sobre la cabeça de Aaron, Exod. 29 quando le atauiana Moyses có las ropas sacerdotales, q aquel preciosissimo y olorosiissimo vngueto descendia de la cabeça del sacerdote a su barba y vestiduras, hasta las vitimas cintas

y remate dellas, que a Dios le parecia y olia tan bien, y derramaua tan gran fuauidad, y la comunicaua a quantos le mirauan:porque la paz y amor de Christo nuestra cabeça, se derrama y desciende hasta el menor, y al parecer, mas oluidado mie bro de su cuerpo mystico, y al mas delgado hilo de su vestidura, que por lo vno y por lo otro fon fignificados los fieles hijos de la vglesia, de los quales prometio a su hijo el Padre e-

De muchas cosas que a este proposito pudieran aqui dezirse

Ifil. 132

bonum.

Elai. 49.

terno con juramento, que de todas aquellas almas se vestiria como de vna ropa roçagante: y aquel amor y paz que el Señor nos comunica, y nos dexò tan encomendada con aquella blandura y fuauidad, alcança todos los lados y costuras de la ropa, y la haze parecer hermosissima. Y luego añade al Psalmo el otro bien, que es el fruto, diziendo. Como el rocio de Hermon, que de su continua niene embia al cielo muchos vapores, de que se congela el rocio que cae en otro monte mas baxo, y mas vnzido a la ciudad de Hie-

rusalem,

rusalem, que es el monte de Syon, con el qual se haze fertil y de gran fecundidad y groffura de todo mantenimiento: Aísi es la paz de los hermanos, que dellos sube al cielo, de donde nacio, porq de aca no pudo nacer, como la nieue de Hermon, y buelue al suelo conuertida en grandes y preciosos bienes espirituales y temporales: lo qual declara luego en el vitimo verso diziendo: Esto digo, porque alli en aquella casa o comunidad, donde se halla y guarda esta paz, embia Dios su bédicion (que es en la Sagrada Escritura, sus bienes y beneficios, y su hartura de cosas de aca) y vida para siempre, que es lo que el refran dize: Con la paz crecen y medran las cosas

Este Psalmo se entiende, no solo de los hermanos carnales, sino tambien, y mucho mejor de los hermanos en Christo, hijos suyos, engendrados por el bautismo en virtud de su sagrada passion: y especialmente de los que por voto de Religion se han encerrado a viuir juntos, professando la hermandad en Iesu Christo, oluidada alomenos pospuesta la natural, como lo declará las reglas de los Patriarchas, Benito, y Bernardo, y sant Augustin: el qual al principio de la suya dize, q este es el blanco a que se endereçan las Re ligiones, y el fin de auerse los Religiosos juntado a viuir en congregacion y cópania, para que viuan en paz y conformidad de coraçones, sin tener entre todos mas que vn alma y vna voluntad, a imitacion de los Apostoles, y de los primeros Christianos q ellos Actor.r. criaron, de quien en el libro de sus hechos se escriue, que entre todos no ania fino vna alma y vn coraçon en Dios: Pero tambien se entiende, y no menos principalmente, de los hermanos de vn padre natural, y vna madre: los quales có la paz

y amor dan a entender la correspondencia de sus volunta des, a lo que la naturaleza, que es Dios, puso en su inclinacion. De aqui nace, que quanta hermosura tiene esta paz delante de los ojos de Dios y de los hombres, tanto es mas fea y torpe en ellos la discordia de los mesmos, y mas dañosa. Y assi como. Esai.52. los pies de los que salieron a predicar la paz entre los hobres, le parecieron al espiritu del Propheta hermosos a maranilla: assi al mismo espiritu le parece muy feo el que sale a sembrar Prouer. 6. discordia entre los hermanos, que con auer contado Salomon Sex sunt seys pecados que Dios aborrece mucho, quado llega al septi- que odir mo dize con encarecimiero, que su alma lo abomina y le causa

Quoniam illi manda uit Dominus benedictione, Concordia res paruæ crefcunt.

August.ia

Provide C.

mitto mun

ominuo.

asco: que es el que siembra discordia entre los hermanos: y aunque lo pudo dezir del principal autor que las fiembra, que es el demonio: pero a sus ministros tambien abomina, por ser perniciosissimos, sembradores de yerua tan mala y tan dañosa, tan facil de nacer de menudissimas ocasiones, peligrosa y perjudicialissima, de donde saca el demonio tan gran caudal de pecados: porque todo lo que entre hermanos auia de ser ocasion de amor, conuierte en ponçona y en aborrecimiento, y con la ordinaria comunicación, y la vergueça de auer de poner vnos en otros las manos, y de executar con vengança su enojo, reprime los animos del sacar ni poder manifestar su yra, y la memoria de la cuna en que fueron criados, y la del vientre mesmo de donde salieron, y de otras cosas que a mas amor suelen incitar:essa mesma es la que pone suego a todo el bien de paz, despertando y atizando los enojos: demanera, q quanto mas conjuntos fueren, menos remedio tienen, y mas rehusan la reconciliacion: de donde se sigue, que no es marauilla que los tales viuen desconsoladissimos y necessitados, de que en este libro hallen alguna hoja en que se les ponga algun remedio, o confuelo.

Porque lo dicho se entienda, y lo por dezir venga a proposito, es necessario aduertir, que no se habla aqui de toda manera de hermanos : porque los que en Christo lo somos por el bautismo, como cada vno viue en su casa y con su libertad, presuponemos no ser tan necessario el consuelo, quanto el consejo, que se ponga bien con su hermano: ni hablamos solamente de los hermanos carnales quando son varones, porque la libertad de apartarse cada uno a su casa, o a otra ciudad o Pronincia, quita todo desconsuelo de la diferencia, o poca paz, mas hablamos de dos hermanas q necessitadas dela honra, viuen juntas, y por fer de diferentes condiciones viuen desauenidas y en perpetua discordia. Y assi mesmo de dos Religiosos, o Religiosas, quando estuniessen discordes, q detro de vnas puertas, y vida comun, a vna casa, mesa, vida, y conuerfacion, a todo lo corporal y espiritual, siendo las ocasiones co la continua comunicació tan frequetes, le tego por vn intolerable trabajo, qual personas q le padece, conessan serlo: Y el mal es, q oydas las partes, en cada vna dellas, fe halla razon, y ninguna fuele tenella: y assi mesmo se entiede d'otras qualesquier personas q no puede facilmete apartarse,ni tienen paza Pues

Pues ofreciendose consolar a vna destas, que tega desseo de paz, y darle remedio en tan grande trabajo, lo primero que le digo es, q pues siempre se halla en ambas partes alguna culpa, que quite la que es de su parte, aunque se sienta para hazelle dificultad, como fant Pablo lo aconseja, diziendo: Hermanos, si fuere possible quanto es de vuestra parte, tened con todos paz, que quando vno no quiere, dos no barajan, aunque el otro no quiera tenella : como Dauid dezia de si , y en nombre de Iesu Christo: Con aquellos q aborrecen la paz, la tenia yo. Lo segundo, quando esto no le conuenciere, aplacale tu con beneficios y regalos, como hizo Iacob a su hermano, y vsa con el de amorosas y blandas palabras, pues tienes seguro del Sabio, que estas quebrantan los enojos, y del refran, que las dadiuas a las peñas : lo qual con gran ventaja parece ser verdad entre hermanos: los quales facilmente se persuaden, quando lo vno o lo otro reciben, que salen del coraçon, pues es el que lo da hermano: Y si toda via fuere menester mas, vsa del vltimo remedio, que es quitar la rayz del mal, que es el interes sobre que se pelea: que assi hizo Abraham por cortar las discordias que se yuan ocasionando con su sobrino, y le dio lo mejor de la hazienda, y si fuera necessario lo diera todo: Ni temas de la perdida de tu derecho, que quanto mas te pareciere que pierdes, tanto mas gloria ganas con Dios y con los hombres. Ninguna cosa quebranta mas la fuerça de la yra, inuidia, y soberuia, que el bien hazer liberalmente : Solo essotiene bueno el oro, que con el se aplaca la yra y riña de los hermanos. Assi dixo el otro Poeta, q si del mundo desterrassen estas dos palabras, mio, y tuyo, con ellas se desterraria toda discordia, y quedaria feguro el campo por la paz:lo qual tiene folo verdad en los que posseen el amor de Dios, que por no perdelle, mina seb, no quiere cosa propria en el mudo. Y sino es ella la rayz suel- &c. ta lo que fuere del coraçon: si fuere hora, desta se pierde poca, en reconciliarte con tu hermano y sufrir sus pesadumbres:y si fu condicion es tan rebelde que todo esso no basta, o por algu justo respeto no te conuiene hazerlo: Aqui entra la paciencia y sufrimiento nacido de la buena consideració, q esta discordia, aunq es pesada, no es nueua, el mundo començo con ella, y Roma fue infame con Romulo su fundador como nota sant S. Leon in Leon Papa: con muchas otras historias, que el mundo ha visto,

4.

Rom. 8.

Genef 33.

Pist Far

Prou. 15. Responsio mollis fra git iram.

Genef.134

Verinus. Si duo de no ftris tollas prone

August.
Psal 14.
Quoniam
gratis absconderunt
mihi interitum laquei sui.

Relponiso

Luc. 6.

Ioan. 6. Actor 2. Oportetex his qui fue rut nobifcum, &c.

Ambr. in Lucam.

vilto, y apenas ay casa ni comunidad libre deste mal. No te espantes que en la tuya le aya, pues dentro de vn vientre vuo esta pelea, y no solo discordia, no es mucho que entre los ya crecidos halles lo q se hallo entre los aun no nacidos. Y si de la paciencia que te digo quieres vn buen exemplo y altissima dotrina, de donde quedes juntamente enseñado y cosuso, note la dare menos, que en el mesmo Senor, del qual sant Augustin se muestra en muchos lugares, espantado, mayormente declarando vn lugar del Psalmo que dize, Sin causa me escondieron la muerte detras de vn lazo, dode dize estas palabras. Como, que siendo el Señor la mesma sabiduria infinita, vn deposito de los tesoros de la sabiduria de Dios, que sabe todo lo que sabe el padre, y lo que el no sabe, tampoco el padre lo sabe, porque todo es vn fer, vn entendimiento y vn faber, y fuera de esso por otros caminos no ay nadie que se le esconda, pues es Dios y hombre y bienauenturado y declarado juez de los viuos, y de los muertos, para lo qual ha menester saber quanto se piensa, dize y haze en el mundo. Pues siedo esto asfi, pregunta sant Augustin, como le pudieron sus enemigos echar dado falso?y tenderle la red cubierta, que el no la viesfe? Y responde el mesmo, que si la vio, sino que hizo del ignorante, para nuestra dorrina. Lo mesmo podemos preguntar con espanto, como el mesmo sant Augustin tacitamente pregunta, pues lo responde, como con tanta sabiduria: y auiendo sobre esta anadido toda vna noche de oracion deuotissima, para que la eleccion de los doze Apostoles saliesse acertada, aunque no tenia necessidad de hazerla y tan larga, al fin vino a escoger tal Apostol como Iudas, sabiendo su mal coraçon, y que aun antes de venderle auia de ser malo, pues les dixo por el, que vno de ellos era diablo, pudiendo desde luego escoger a sant Mathia, q como parece en el libro de los Actos, se hallo entre los discipulos a la elecció: Pues dize sant Pedro, que de los que auian andado con Christo desde el principio, couenia escoger vno para Apostol, y al fin fue electo sant Mathias. Y responde el santo Doctor a esta pregunta, como a la primera: y la mesma respuesta da sant Ambrosio sobre sant Lucas, dado tres razones, las quales todas dire, por ser el negocio graue. La primera, porque quedasse autorizada, y acreditada la verdad de la dotrina. La fegunda, por encarecernos y hazernos cargo de su amor que nos tuuo, y darnos a entender quan grande grande era. Dizelo fant Ambrosio por estas palabras. Quanta Ambr. Sues la verdad, la qual no desacredita, ni basta a desacreditar en peruerso ministro, y quanta la bondad y caridad del Señor, q quiso que antes peligrasse cerca de nosotros el credito de su juyzio y eleccion, que no el de su caridad. Suele ser este santo el contraîte de los pensamientos de Dios, y como dando razo del casamiento de su madre, dize, que quiso antes que se dudasse de su nacimiento, que de su honra della. Assi aqui quiso mas que dudassemos antes de la acertada elecció de sus Apostoles, que del afecto y desseo con que nos amo: El qual decla- stinere rerà en querer ser védido de vno de sus mas familiares, de quié cusat : vodize sant Cypriano, que era vno de los combidados y amigos de Christo, lo qual parece en ser de los de su mesa, y auer oydo el nombre de amigo en la priston. Pues viniendo al proposito, que vamos hablando. La tercera razó de eltos santos es, por dexarnos exemplo, fabiendo que auiamos de viuir entre malos y enemigos, no folo en el mundo, fino detro de nueltras mesmas puertas de sufrillos por su nombre, como por nueltro prouecho el sufrio dentro de las suyas a Indas traydor y malo,y enemigo suyo, escogiendo el este trabajo de su voluntad. La mesma razon da sant Augustin, pero anade en otra parte este santo Doctor, para confirmacion della, que teniendo el Señor respeto a esto, y sabiendo quien Iudas era, todas las vezes que de todos los Apostoles dezia bien, en lugar de Iudas en su santo pensamiento ponia sant Mathia. Pues con este 11. exemplo podras passar tu Cruz por el Señor, poniendo los ojos y el pensamiento en el mismo, y en lo que hizo y padecio por ti, perdonando los yerros, o agrauios de tu hermano, al mesmo Señor poniendole en su lugar, pues quiso hazerse cargado dellos, y esperando de su mano mejor remedio: pues el por ti de su voluntad , para este fin de tu erudicion y dotrina. eligio a su enemigo para su compañero y Apostol, teniendo presente su mala vida y paradero, y le veya arder en el infierno, por le auer vendido, y juntamente tenia presente 2 fant Mathia, que al cabo auia de venir a fer Apostol en su lugar, q es pensamiento que tiene gran fuerça, para hazer sufrir qualquier pesadumbre al que viue con desabrida compañía. Bien creo que seran raras vezes las que llegue a estos meritos la. discordia de que vamos hablando, donde ay tantas rayzes de: amor, porque las mas vezes es cosa muy menuda aquella en que fe

per Luca. Si enim quia susceperat noftram humanitate, ideo nec hic hominű fragilicatem fuluit igitur deferi, & perdi, ve tu a focio per di moderate feras,, tuum erraffe iudiciù periille: beneficiu. August. Pfal.34. & lib. 18. de ciuita. cap. 49. Aug.hom. que se topa, y assi facil de quitar de por medio, para que el amor corra su carrera: lo qual se vee quando alguna persona, deudo, o amigo entra de por medio, que descubre y apaga la causa de la discordia, la qual suele tener mas breue y mas gustoso sin, quando sin terceria de nadie, las mesmas partes se componen, y mucho mas dulce y prouechoso, quando el Señor, y su amor es el tercero, ahogando cada vna de las partes en su amor las razones que le parece tener de ensado o pesadumbre, y ganando a porsa con su diuina Magestad el merito de la reconciliacion, y la gloria có la parte contraria, y acordandose, que por este tan suaue y breue camino salen de vna vida tan desastrada, y la truecan por aquella que Dauid tenia por tan dulce y suaue, quando dezia lo que al principio deste discurso deziamos del Psalmo. O quan prouechoso y agradable es morar los hermanos en vno.

## DISCVRSO TERCERO, DE L consuelo para los trabajos del hijo auiesso,o

la muger de aspera condicion.



A materia deste discurso es muy parecida a la del passado, aunque mas graue y de mas trabajo, por ser el hijo, y la muger cosas que no se puede facilmente echar de casa, carga pesadissima, quando es carga, y que no se puede echar de acuestas. Dos enemigos en vna casa, ambos mandones, ambos a vna mesa, cama, y conuersacion,

que quanto mas se veen y tratan, mas crece y se atiza la enemistad. En el arca de Noe todo estana junto, pero oluidada la diserencia de condiciones, porque se coseruassen. En las otras comunidades con apartarse y poner tierra en medio, se remedian las discordias, que en el monasterio, o se muda del oficio el Prior, o el subdito de la casa: mil ocasiones ay de apartarse, pero aqui no se halla ninguna, no ay trabajo con quien este se copare, sino con la guerra perpetua de la carne y espiritu, por la qual desseaua el Apostol verse libre deste cuerpo mortal: por quiendo de ser la muger sujeta al marido, por voluntad

y fen-

y sentencia del mesmo Dios, y auiendola en significacion desto criado de la costilla, y no de huesso derecho: sino acoruado, como algunos doctores notan, para dar a entender su perpetua sujecion: y siendo el marido la cabeça de la muger, co- Genes.2. mo Christo de la Iglesia:como sant Pablo dize (lo qual reconocio Sara, quando dize a su marido. No solo Senor, sino mi 2. Gor. 113 Senor:) Es trifte cosa para el marido, que la muger quiera ser Genes. 13.1 cabeça en su casa, y tienelo por caso afrentoso y deshonrado, y por el configuiente intolerable, que en ella ninguna cosa lo es, por tener a mano el remedio, q es cumplir con la obligacion q Dios le puso de ser sujeta a su marido. Pues si por desastre caen celos en su casa, no puede la vida copararse a menos q infierno sin diablos, o con otros peores q ellos. Pues la muger de Iob, a que ocasion combidaua a su marido a q blas- Iob. 2. femasse?y la de Tobias, por solo q dixo el santo viejo, que mi- Tob. 2. rassen, que el cabrito que alli oya balar, no fuesse hurtado, que gruño ella? que murmuro? y no de pecados del marido, ni de otras faltas, sino de la sanctidad del viejo santo, y de la cuenta ordinaria con la honra de Dios, y de la caridad con el proximo.

Lo mesmo casi corre del hijo que sale auiesso, y desobediente, que no dexa vn punto de contento ni sossiego a su padre, de dia ni de noche, en casa, ni fuera della, tocando mil vezes en la honra, y otras mil en la hazienda, desassossegando las venerables canas de quien le engendro, y alborotando có continuos sobresaltos a su madre, inquietando la paz de los de casa, y la de sus conciencias: aunque en este caso se halla al gun remedio, pero no todas vezes seguro para la conciencia

del padre.

El primer camino para buscar aquel consuelo, es aueriguar el padre, o marido con su conciencia, si de tales desordenes se se siente culpado, lo qual puede ser en vna de tres maneras, o porque siendo el moço en casa de su padre, le sue desobediente, porque esta desobediencia suele castigar Dios con la de Genesias. sus hijos, y aun có la mala condicion de la muger, como acaecio a Iacob, que porque quiso con su padre ciego vsar de agl misterioso engaño trocandose por su hermano, le trocaron a el la muger Lia por Rachel, sin que lo entédiesse: y en essotro caso arrastrando vn hijo vn dia a su padre, le lleuo hasta el pie de vna escalera, y alli le dixo el padre:Basta hijo, basta, e

halta

Prou.19.

3.

hasta aqui truxe yo arrastrando vn dia a tu abuelo. La seguda manera de culpa es, auer criado mal a su hijo quando muchacho, y consentido a su muger a los principios de su casamiento mucha libertad, lo qual fuele muy ordinariamente acaecer con la poca prudencia y menos experiencia de los moços, que no mirando a lo por venir, dexan tomar mas licécia a las mugeres moças, pareciendoles a fin de falir con sus inuenciones de sensualidad, que siempre y en todos tiempos, han de suceder todas las cosas de vna suerte, y sin mudança. Dexo a parte el auer buscado la muger, para solo su apetito, sin consultar a Dios, que como el Sabio dize, en los casamientos los padres son los que dan la hazienda, pero la buena muger solo Dios la da.La tercera manera de tener la culpa, es, por el mal exemplo con que el viue, y el que da a su muger y hijos, por donde generalmente ellos vienen a ser insufribles, y Dios para su castigo lo permite, para que ellos mesmos sean verdugos de quien los haze viuir mal, lo qual aunque todos los padres y maridos sentirian, pero mucho mas el malo, porque anade a la obligacion y naturaleza de padre la condicion de pecador, que es no querer compañero en sus pecados, sino ser solo el

pecador.

A si que examine el que semejate trabajo padece, su alma,

y vea si en alguna destas tres cosas es culpado, y por aqui hallara, quiça de donde tener paciencia, de su sentimiento, o remedio de la ocasion del : porque si fuere lo primero, que es auer fido el mal hijo de su padre, sieue la pena deste pecado, para que si es castigo de Dios que esso mesmo padezca de su hijo, con la pena se aplacara su rigurosa mano: y por otra parte se amansara el suror de su propria impaciencia, acordandose, que el fue ocasion de otra tal a su padre. Si fuere lo segudo, tengalo por certifsimo, que por aqui le vino este trabajo, y que es justo juyzio de Dios, porque es vna cosa tan encomendada de Dios la buena criança de los hijos, q en solo esso quiere el Ecclesiastico q se conozca quien es vn hombre quado dize: Antes que venga la muerte, y crezcan los hijos, no alabes ni canonizes a nadie, porque el toque en que se prueua fu virtud, qual aya sido, en la de los hijos se ha de mirar y conocer: Y esta es la razon, que queriendo el Espiritu santo alabar al fanto Iob, en el principio de su libro, y teniendo aquel janto varon tantas virtudes para fer alabado ( como parece

Eccle. rt.
Ante morté no laudes hominem quenquam, queniam in filiscognofeitur v...
Iob. r.

por los capitulos postreros, donde el prueua su inocencia có restimonio del mesmo espiritu de Dios, que en todo dezia verdad, y no pecaua en dezillo) no echa mano el espiritu santo de otra virtud que de cuydado con que criaua sus hijos, no folo quanto al sustento del cuerpo, aunque esto esta tambien encomendado, fino quato a la virtud del alma y piedad y Religion con Dios, no folo quanto a las palabras y obras, fino tambien los pensamietos, pues por solo que en ellos no ofen- Iob.r. diessen a su Dios, ni blasfemassen, ni murmurassen, entre tanto que los hijos andauan festeando vnos en casa de otros, andana el con gran deuocion de altar en altar para este fin, ofreciendo a Dios cada mañana facrificios, pues lo que el en ellos pretendia, auia de venir de su santa mano. Y esto mesmo hizo Mambre despues que el Angel de Dios le auia venido a dezir, aud.13. que auia de tener vn hijo, que se llamasse Sanson, se puso el santo hombre en oracion, y dixo, Senor, suplico os que aquel varon de Dios, que me embiastes, le boluays a embiar otra vez para que nos enseñe, que ha de ser de aquel niño que ha de nacer, (para saber como le auiande criar a la voluntad del Senor.) Y cumplio el Senor el desseo de su oracion : y venido otra vez el Angel, le dixo preguntadole: Quando se cumpliere la palabra que nos diftes, que quereys que se haga del niño? o de que se ha de guardar? No le preguntaron estos sieruos de Dios, como le regalarian, ni con que galas le atauiarian, a q le encaminarian, si a la corte, si a la guerra, que mayorazgo le comprarian, que hija de señor le buscarian para su casamiento, desde quando le cenirian espada, y le pondrian a cauallo? siendo hijo que tanto auian desseado. Y a esta traça començauan, mediauan, y acabauan la criança de los suyos todos los demas siernos de Dios, solo les enseñanan a hazer la voluntad del cielo, y no la suya, baxalles la ceruiz, y mortificarles las malas inclinaciones:porque esta es la voluntad de Dios, que les encomendo su criança. No des, dize el Sabio, a tu hijo li- Eccle.30. cencias, ni libertad en su juuentud, baxale la ceruiz en la mocedad, muelele las costillas mientras es niño: porque quiça quando se endurezca no te estimara, ni te creera, lo qual te seragran dolor y trabajo de tu anima. Y no parezca mucho rigor el del Sabio (aunque no aya rantas culpas q lo merezcan) que nunca sera este cuydado demasiado, porque por mas que crezca la disciplina, y correccion, y mas ordinaria sea, mucho mas

mas crece la mala inclinacion, que con ella se reprime : Por? que assi como quando una olla se pone a cozer, echan mas agua que la que ha de quedar, y aun sobre esso van anadiendo la que al principio no cabia toda junta, y la causa es porque el fuego gasta mucha agua, y ansi para que no se confuma lo que se echa a cozer, es menester, echar desde el principio mucha, y anadir mucha, y muchas vezes. Assi ha de ser la correction, el auiso, y el castigo del hijo moço, que al principio ha de ser mucho, y andar siempre anadiendo mucho, porque el fuego de las malas inclinaciones gasta mucho para que fiquiera venga a quedar despues en vna mediania. Si los padres criassen a los hijos con este cuydado, libres viuirian despues de semejantes trabajos como agora padecen:pero criandolos tan regalados, tan libres, y tan sobre si, no se puede esperar menos, que lo que agora tienen. Desde niños comiençan a hazer su voluntad, sea lo que suere, ni les reprimen lo malo, ni les enseñan lo bueno, siguiendo siempre las inclinaciones que sacaron de su primero padre, la golofina, las yras, las embidias, y otras femejantes: las quales como no tienen vso de razon dentro de si : ni padres suera de si, que las repriman, van cada dia cobrando nuevas fuerças, con la coltumbre fin contradicion. El mal que haze es cótado mil vezes y alabado, la palabra deshonesta reyda y repatida, la torpeza y deshonestidad fauorecida, y confortadas todas las demas rayzes del mal: pues de que te espantas despues que los ramos y frutas salgan tales, para tu tormento?mayormente que (como antiguamente dio Dios a entender, quando mandaua que le ofreciessen los hijos, y con todo esso fe los boluia los padres a sus casas) los hijos son de Dios, como alli da por razon, y dados a los padres, como a ayos y maestros, para que los crié para Dios, y como cosa suya, pues como quieres que no fe enoje Dios, y te pida cuenta de tu hijo,y para mas castigo haga del mesmo vn verdugo para atormentarte?

Exod.II.

Pues si deste genero sue tu pecado, sirue esta dotrina, no tanto para sacar consuelo, o remedio, quanto para auisar a los que van criando sus hijos, y assi los que estan por criar, porque para los mal criados y dotrinados el remedio es redimir, despues de hazer dello penitencia, lo que antes se hi-20 mal, boluiendo la hoja, y emendar lo mal acostumbrado por todas vias: y lo mesino en la muger, y regalandolos, pero en el camino de toda grauedad, virtud, y Christiandad, porque por este te hallaras, no solo consolado, sino remediado. Pero si la culpa fuere de la tercera manera, que tu mala vida presente sea el dechado de donde ellos aprenden, es vna cosa que a Dios enoja mucho. Porque assi como el que cria el hijo con buen exemplo de vida, es a Dios muy agradable por la mucha fuerça que el exemplo de la vida del padre tiene para emendar y encaminar la del hijo, la qual por esta razon suele Dios tomar por medio, mayormente, quando en el padre halla desseo de criarlo bien, que prouee de su gracia y fauor, para la buena vida, como quando quiere que salga el hijo del Rey sano, y bien criado de su ama, le dan a ella buenos manjares, y miran por su salud, y le apartan los contrarios della: assi haze Dios al padre que dessea criar al hijo que Dios le encomienda. Lo qual es tan cierta rayz del bien del hijo, que solia bastar ver las costumbres del padre, para juzgar las del hijo, y esta fue la bendició, que Raquel echo a Tobias el moço su yerno, diziendo: Bendito sea Dios de Israel que te hizo Tob. 9: hijo de vn hombre bueno, y justo, temeroso de Dios, y limosnero:que fue dezir que el tenia estas virtudes aprendidas de su padre. Assi al contrario el que le cria con mal exemplo, ofende mucho a la Magestad de Dios, por la gran fuerça que hizo con su mal exemplo que apenas ay hijo, que salga bueno viendo viuir mal a su padre. Y por esso aquel lugar donde dize, quando se abrio la tierra y trago a Core, que sue grande Num. 26. milagro no perecer tambien sus hijos, aunque los Hebreos có sus imaginaciones dizen, que al tiempo que se abrio la tierra para tragarlos, quedaron los hijos enel ayre, hasta que se tornasse a juntar, por no auer sido ellos culpados: pero otros a mi parecer sienten mejor, que el milagro no fue, sino no perecer ellos con culpa, pereciendo su padre, por la correspondencia que siempre tienen a los padres los hijos en el pecar, quanto mas vnos padres que agora se vsan tan libres, y sin recato en el pecar delante de sus hijos y casa, en sus blaffemias, juegos, murmuraciones, deshonestidades, que acaece mil vezes encontrarse padre y hijo, en casa de la mesma mugercilla, lo qual es tan antigua torpeza, que por Amos lo abomina Dios, diziendo, que el padre, y el hijo Amos. 2, yuan a la mugercilla, y que por esse pecado no ha de conuertir

uertir a Ifracl: Pues quieres que tu hijo sea bueno, teniendo en ti tan mal dechado? aunque no sea mas de que quando le riñeres pensara que lo has de celos? porque de virtud, no tiene para que pensallo, pues tu no la tienes. Pues que dire del que tiene junto a si el hijo quando juega, mirando las cartas, y haziendo que juegue por el, quando el no puede, y otros mil vicios, y abominaciones? que puede salir de aqui, sino desconsuelos para el padre, y menosprecio, del hijo, muger, y de todos los de la casa?

5-

Pues si deste genero es tu culpa, el remedio es mudar la vida con mucha priessa y determinacion, y dar orden con ella mesma, que tu hijo y muger la muden : y que la mudança, que en ti vieren sea su Predicador, que les predique y encamine, y este sera, no solo consuelo, sino remedio de sus vicios y aspereza, y por el configuiente de tus trabajos, que de ay tienen su nacimiento. Pero si el mal de tu hijo, o muger, no tiene de ay fu rayz, o teniendola, has hecho lo que es de tu parte, para aplacar a Dios y remediar tu casa, en este caso te buscara el consuelo, que cabe en quien sin culpa suya padece aflicion y desconsuelo, que es, que si ninguno destos medios sueren bastantes para corregir la muger, no ay sino sufrir la Cruz, confolandote con auer hecho lo que es de tu parte: Porque sentencia es de Varron, que el vicio de la muger, o se ha de quitar por correccion, o sufrirse en paciencia, que el que quita el vicio, haze mas tolerable la muger, pero el que la sufre, a si mesmo se mejora, sola la paciencia hallan los Philosophos por remedio, quando no aprouecha el castigo. Adriano y Augusto sufrieron las suyas hasta el repudio, y otros muchos tiene este mal, y ninguno esta seguro del , sino los que no se casan:Si temes su castidad, con esto alomenos te consuela, que no sera tan libre como las muy castas, que no ay quien las pueda sufrir : las que no lo son, salen seruiciales, mas que las otras. Si es de buen parecer, no es marauilla: Si fea, no es peligro. El otro dixo, que era rara la concordia, entre hermosura y castidad. Si te recelas, o temes adulterio, muchas vezes sucede en pago de otro, o de otros, lo que a otros quiça has hecho padecer, no es mucho que lo padezcas: que muchos adulteros vemos, que a sus mugeres no quieren que las mire el Sol, procurando ellos facilidad en las agenas: mira por tu casa, y procura con diligencia quitar el recelo, que muchos

Wairo.

muchos Reyes y Emperadores ha padecido lo que tu, porque tienen la honra en vasos slacos, y el mundo esta perdido, y aun al Señor del mundo no ha faltado quien se le aya atreuido, con ser tan poderoso, y a quien nada se le esconde, a tomarle

sus esposas consagradas y encerradas.

Si tu desconsuelo es del mal hijo, y con lo dicho no se remedia, sufrelo, que no eres solo, que Mitridates Rey de Ponto, y Seucro Emperador de Roma te acompañan, y el santo Rey Dauid, y otros muchos. Mira qual trato su hijo al Turco Bayaceto, Rey tan poderoso y prudente, y otros que tu sabes de tiempos passados, y has visto por tus ojos en los presentes: Alomenos gran parte lleuaras menos de pena y molestia, quando tal hijo se te muriere, y si nada del te satisfaze, no te falta exemplo de aquel gran Africano que amaua mucho a vn hijo tan desemejante a su condicion, q no parecia suyo: y mas amor se deue, alomenos mas compassion, a quien menos ayudo naturaleza. No ha menester nada el que es rico de virtudes, y valor : y la falta dellas haze a los hombres miserables y capaces de misericordia. Sino tienes por donde amalle, como a virtuoso, amale como a hijo, que assi haze Dios a los suyos malos:sino puedes, amale como a hombre:y si en el no ay que amar, apiadate del, que tan propia es la piedad en el padre, como la seucridad. Procura sufrir, y vencer en ti, lo q no puedes echar de ti, y corrigelo quando puedas: y fino aprouechaste, auras hecho oficio de padre, y si, si, auras hecho lo que desseas, y sino, alomenos lo que deues: que en lo que de la prouidencia de Dios no entendemos, o no gustamos, este es el vitimo y certissimo consuelo.

## DISCVRSO QVARTO, DEL consuelo en el trabajo del destierro.



NTRE las cosas en que puso la naturaleza mas amor y aficion, no es la menor la patria, pues nos engendro, y nos faco a esta luz, antes se conoce su ventaja, en que su amor especialmente es llamado dulce. Amanla todas las cosas capazes de amor, las aues aman y bufcan su querido ramo, deposito de su posteridad, las sieras sus choças, 6.

De la Paciencia Christiana. Lib. VIII.

342 choças, los peces sus ondas cueuas, do se esconden : ama el raposo astuto la cueua: las Aguilas y neblis, quanto buscan sus altos nidos, y con esta inclinacion suspiran los hombres:el Flamenco por el yelo de su patria, el Andaluz por el calor y fertilidad de la suya:gime el del Piru, por aquella templanca ygual. Finalmente con ninguna cosa por suaue y deleytosa que sea, descansa vn hombre, aunque las tenga todas a su voluntad, hasta verse en su tierra, aunque ya no aya en ella padres, ni hermanos que suelen hazella mas dulce, y esto parte fe experimenta en los que viuen en Indias ricos y prosperos, sernidos, sanos, y contentos: lo qual pueden dezir los que de alla vienen, los fuspiros que alla se dan, las platicas y memoria de las cofas de España, con ser respecto de las de alla, lo q en España es mas estimado, tanta miseria y pobreza, quanto ellos confiessan, y aca podemos conjeturar, y ellos dan a entender, quado despues de auer cumplido aquel perpetuo desfeo, con que alla viuia, acordandose en sus tierras de la abundancia de los bienes que alla dexaron, procuran luego boluer alla por huyr la miferia. Pero el desseo de su patria, mas, y mas naturalmente los llama de en medio de sus riquezas y contentos. Assi que para prouar esta verdad, ni es necessario traer por testigo a Vlixes, que mil vezes dezia suspirando (con ser hombre tan valeroso, y conocido tanto en el mundo, que todo le podia contar por tierra suya, a do quiera que aportasse) que no queria de los dioses otra merced, ni fauor, fino viuir donde si quiera desde lexos pudiesse ver el humo de Iraca ( que este era el nombre de su patria: ) La qual era tan pobre y escura, junto al mar, que sino fuera por el valor del q assi la desseaua, estuiera ya del todo oluidada, o desconocida en el mundo. Ni traygamos en prueua lo que muchos han hecho por su patria, vnos en sobernios edificios, otros en defensa de sus sueros y libertades, otros por ganarlos de nueuo, que bastaranos el exemplo de los dos hermanos Philenos, de quien cuenta Pomponio Mela, que por folo dilatar vn poco mas el termino de su tierra, se dexaron matar, y otros mil exemplos, los quales digo no fer necessarios, porque cada vno de los hombres, tiene dentro de si el mayor argumento en el desseo, y amor de su patria, aunque sea vn pobre y pequeno lugarejo, mayormente, quando se acuerda de sus particularidades, que a los estraños del suelen ser impertinentes, y no

Poponius: c.7. in quo de Aphrica minori.

y no pocas vezes de pocogusto y enfadosos, y quando se acuerda de aquellos campos, y calles, que en su niñez passeaua, aquellas casas, que a la entrada en este mundo le recibieron, aquella vezindad, que casi en lugar de pad res y hermanos siempre conocio, el traje, el lenguaje, el sonido de campanas, la calidad y sabor de las frutas, yeruas y otras viandas, aquellos caminos que quando suele acercarse a su patria, parece que solian darle el parabien de su venida, y regalalle con las nueuas de la vezindad de cumplir su desseo, y traelle a la memoria aquellos dulces asos de su nifiez, y otras cosas que la propria patria en si encierra, cuyo gusto reservo la naturaleza, para solo el que le recibe, sin poderle otro, niel mesmo, apenas darle a entender por palabras.

De aqui por el contrario se entiende puesto en balança con este amor, el dolor que vn hombre recibe en verse desterrado de su patria, aunque el mesmo destierro aya nacido de su voluntad, o alomenos este en su libertad el dar a ella la bu elta, aunque con algun daño de honra, o hazienda, que de ninguna cosa toma cumplido gusto, ni contento, no duerme sueño sossegado, ni come bocado que bien le sepa, viue siepre suspirando con el pensamiento en lo que mas ama, y assi necessirado de hallar en este libro algun particular consuelo. El mejor que yo alcanço para este trabajo tuyo (hermano) es, que si tu destierro sue de voluntad, por no estar entre malos, o por no hazer cosa indigna o fea, te consueles, que eres tan bueno, que pospusse la patria a la virtud, que es suerte mas digna de embidia para otros, y gloria para ti, que de lagrimas y desconsuelo, en que tienes muy nobles y sabios companeros. Que por esto dexo Pithagoras a Athenas, Licurgo a Lacedemonia, Scipion a Roma. No te pese de ser vno de los que, como de pedernal, facaron luz a golpes de su fama. Camillo tuuo tanta virtud en el destierro, como en la patria, tantas victorias, tantos triunfos traxo al capitolio, y luego fue segunda vez echado, y libro a la patria, aunque desagradecida. Rutilo, no quiso boluer llamado, de quien era pena de muerte desobedecer, y sue segunda vez por el no boluer, desterrado. Y Metello con el mesmo semblante torno que salio: Marcelo, se dio tanto en el destierro a la virtud, que mas parecio auer salido a escuelas, que a destierro, lo qual en Ciceron parecio mejor, no solo en el destierro, sino en la carcel,

Biblioteca de la Universidad de Extremadura

9

ad Cyriacum exule tom. 5. Recte cum cta colilia ægrotis da mus.

carcel, que tuno las letras y virtud por confuelo. Si el destierro no es voluntario, sino forçado, y es injusto, mas vaie que no justo, que tienes la innocencia por consoladora y compañera. que para esso dexo los ciudadanos, y te acompaño a ti, y la desterraron tambien a ella. A Seneca le peso de auer buelto Chrysepi, del destierro de Corcega. El mejor exemplo desto es, el del bienauenturado fant Iuan Chrysostomo, que consuela a vn Obispo desterrado, del qual no se puede dezir el refran, que el sano facilmente aconseja al enfermo: porque quando escrivalemus, re ue, es desde Cicilia, donde estaua desterrado por la Reyna, y priuado de su Obispado, y dado este a Nectario, que fuera del humano interesse, sienten tanto los Obispos ver sus esposas en poder de otros (especialmente malos, qual era el mal Nectario) como vn desposado, que vee su esposa que mucho quie re, en poder de otro marido tiranamente, con perjuyzio de la honra y vida, y salud de la esposa, viniendo el. Alli estana el fanto varon donde las lagrimas de los Christianos, dize que le dauan mas pena, que su trabajo: y cuenta que le acaecieron en el camino grandes desastres, pero que no cura dellos, aunque el destierro padecia fin culpa ninguna. Lo qual jura, fino q assi como se vee desterrado de su Iglesia : assi le eche Christo de su Reyno, si el tiene culpa, en lo que se la ponen : quanto mas que quando la tuuiera, no era culpa que mereciesse pena ninguna, que alli la dize. Deuia de ser achaque para executar la Reyna su passion: y no solo lo lleua en paciencia, epro para que Ciriaco desterrado la tenga, dizele mil cosas de la Sagrada Escritura: y que aunque agora por la distancia no se vean los dos, que tiempo vendra que los tyranos que los tienen desterrados, les esten mirando a ellos para mas tormento suyo, como lo estana el rico a Lazaro: y los malos el dia del juyzio, la gloria de los que aca ellos fatigaron y persiguieron: y que al reues, ellos tendran de vellos padecer y penar, nueua gloria. Que considere a Christo desterrado desde la cuna, a tierra de Barbaros, siendo señor de toda la tierra, y que los discipulos le dexaron solo en el prend'insento entre tanta gente enemiga suya : y los Apostoles con su exemplo andauan escondidos en las ciudades en casa de los pobres, por no fiarse de los ricos, como estaua sant Pedro en casa de Simon Coriario, y sant Pablo en casa de la Purpuraria: y que todo el sucesso sue prospero, y que assi lo fera

Luc. 16. Sapien.s.

Matth. 2.

Ioan.18.

Act or. 9.

Actor. 16.

lo fera el suyo : y assi le ruega muy tierna y ahincadament que se consuele, y no tenga tristeza: y que para esto se hinca d rodillas al tiempo que esta escriuiendo, sino q consolado ruegue a Dios por el. Cierto es cosa que consuela mucho ver vn hombre tan despojado, desterrado, y derribado de ta alta dignidad, y tan deuoto predicador, que quando los Christianos de su destierro llorauan su persecucion, dezian, que mas valiera que faltara el fol, que no que callara la lengua de Iuan. Y el Obispo de aquella yglesia donde estaua desterrado, le combidaua y importunaua que tomasse su obispado. Pues este exemplo es bueno, mayormente quando es injusto el destierro, y in

nocente el que le padece.

Item, o te desterrò (hermano) el Rey, o el tyrano, o el enemigo: si el Rey, y el destierro es justo, no ay quexa: si el tyrano, antes deues de agradecerselo a la fortuna que te saco de su ty rania, pues en ella los buenos anda perfeguidos y desterrados, y los ladrones manda y valen: si el pueblo, no es cosa nueua, su costumbre es aborrecer a los buenos, y siendo tyrano de muchas cabeças, no echara de si a sus semejantes: y assi no te tengas por desterra do de tu tierra, sino de vna ganilla de malos: ni a tu destierro le tengas por destierro, sino por buena suerte de los buenos ciudadanos. Si tu enemigo te desterro, conoce la ligereza de la injuria, no lo hizo como enemigo, pues pudiendo matarte y prinarte de todo, solo te quitò la tierra y hazien da, dexandote la esperança de boluer a ella. Si el destierro es breue, presto bolueras: si largo, otra patria ay mayor y mejor. Muy angosto tiene el coraçon el que de tal arte se encierra en vn rinconcito del mundo, que lo que de alli sale le parece destierro:lexos anda de aquella grandeza, de coraçon de los que todo el mundo junto les parecia vna pequeña carcel. Preguntando Socrates de que nacion era, dixo, que era múdano: otro dixera que era Griego, o Atheniense: y no dixo solo terreno, fino mundano, comprehendiendo tábien al cielo. Todo es destierro do quiera que huyas, hasta la gloria que es propria tier ra, por quien lloraua Dauid. Ay de mi que mi destierro se ha alargado. Quien dira patria a la que presto se ha de dexar pa- latus meus ra siempre? y quien negara esse nombre, y sus suspiros, lagrimas y memoria a la que para siepre ha de durar? Mejor lo sen tian los que dezian. Peregrino soy como mis padres. Y el que dixo, Los dias de mi peregrinacion, ciento y treyata años po Hebr. 111.

Pfal. trg: Heu mihi quia incoprolongatus est. Pfal. 38.

Bebre.

Ffal. 147.
Lauda Ierufale Dominum.
Cic. 5. tufcul.ex Teu
cro.
Alciatus
emble. ti.
4.
Horatius
omne folu
forti patria.

Cenef. 12.

Matth.19. Et omnis qui relique xit, &c.

cos y malos, y los que de lexos la faludanan, como hazé los ca minantes, o nauegantes, quando despues de grandes trabajos. malos caminos, vee la tierra propria a donde caminan a defcansar:y en esto dize sant Pablo, que professauan que no eran - naturales ni moradores desta, sino peregrinos. Y el mismo S. Pablo nos acuerda que no tenemos aqui ciudad de assiento, y que aya de permanecer, y q el y los de sus desseos y designios. andan a buscar la venidera, que ha de durar. Aquella es verda dera tierra, donde vno viue perpetuamente, y con seguridad y quietud, por demas es buscar esta en la tierra. Aquella llama fuerte y segura Dauid: assi como el que tiene a Granada por patria, do quiera que va es destierro, assi es lo q es fuera del cielo para el Christiano. Por otra parte, mientras viuimos, to da la tierra es patria. Ciceron refiere vna sentécia de Teucro, que dize, Patria es do quiera que va bien. El poeta dize. Qualquier suelo es al valeroso patria, al fuerte, al que tie ne valor y paciencia en los trabajos y destierros : y lo de mas no es falta de tierra, sino de animo. Assi que el que le tiene fuerte y bueno, toda la tierra es suya propria, mientras viue: y la misma es destierro mirando la otra. Si te mandan yr desterrado, ve de voluntad, y fera peregrinacion, y no destierro. A cuerdate que para ti es destierro salir desta tierra, y a otros sera buelta a la suya: y destierro venir a essa. Vltimamete haz que viuas de tal manera, que se pueda juzgar la patria por desterrada de ti, y no al reues:y que ella perdio, y no tu: haz forçado lo q auias de hazer de voluntad, que era ausentarte de la embidia de tus ciudadanos. Assi lo hizieron muchos illustres varones. Al fin viue de tal arte, que no te pueda danar ni empecer el destierro, pues lleuas la libertad contigo, a hazer propria patria de la estraña: lo qual haras facilmente, acordandote, que donde quiera hallaras a Dios, que es verdadero padre : el qual a sus grandes y verdaderos amigos, fuele facar dela tierra donde na cieró para hazelles en esta vida mercedes, y encaminallos por este camino a la patria verdadera, que es el cielo: assi saco a su amigo Abraham, y a todos los que le siruen en religió, y a los que por su santo nombre dexan sus proprias tierras: delas qua les estan tan lexos de echar menos el contento, que antes se les mejora y acrecienta ciento por vno, como el mesmo Señor les assegura en su Euangelio diziendo, que dara ciento tanto al que por su nombre y amor dexare qualquier cosa: lo qual entiende

Hierony. Matth.19.

entiende sant Hieronymo y otros Doctores, del gozo y alegria interior con que los tales fon del cielo mejorados:el qual o poco menos gozara el que aunque de voluntad no se desterrò de su patria, viue de voluntad en el destierro, ofreciendo a Dios aquel trabajo, como si de su pura voluntad le tomara : y assi experimentara el mejor consuelo que en este discurso se le puede dar.

# DISCURSO QUINTO, DEL

consuelo en el trabajo de los que carecen de la vista corporal.



Dmirable obra fue entre las q Dios hizo en el mundo los ojos del cuerpo humano, y la vista que mediante este instruméto go zamos, que con fer la nineta dellos cosa tan pequeña, que a penas se dinisa donde esta la virtud de la vista, cabe en ella vna torre y vna ciudad, y todo el emispherio del cielo, y cabria el todo có fus estrellas, si la mis

ma tierra no nos cubriesse la mitad:retrato del entendimiento que todo lo cabe, y al mismo Dios en la manera que puede fer visto, aunque no comprehendiendole. Con razon dize sant Iuan Chrysostomo, q fue echo el ojo para dar gloria a Dios, Rom. r. porque como fe la damos folas las criaturas racionales, que fo Inuifibila mos los hombres, considerando las cosas visibles, en cuya gran Dei per ez deza, orden y concierto resplandece el poder, saber y bondad sunt, &c. de Dios (q esto quiere Dauid quado en el Psalmo las combida Psal, 148) a alabar al criador, combidarnos a los hombres a esfo, con la consideracion de todas) ningun sentido puede dar tanta materia al hombre, como la vilta que alcança y abarca mas q todos los demas, y mas perfetamente las da a conocer, porq conoce y vee la luz, los colores, la variedad dellos, y la grandeza de las cosas, y su figura: la qual aunque el tacto la conozca, pero no tan perfectaméte, ni junta, ni puede tocar vn môte entero,y fobre esto alcança la vista las cosas muy distantes, como es cielo y estrellas,a donde ninguno delos otros puede llegar. De manera, que mediante la vista, queda llena la aprehension sensitiua del hombre, de la grandeza de las manos de Dios, de don-

Pfal.45. Chrys.ho. 65. super. Ioan.to. 3. 1. Cor.12.

de donde el se marauilla mas, y agradece y alaba mas. Sant Au gustin dize, q la vista tiene el principado entre los sentidos, q. aun se honra có su termino y manera de hablar, que de todos dezimos. Mirad como fabe, mirad como guele. Y assi dize el Pfalmo, Gustad y ved. Y Christo, Palpad v ved. Y sant Chry fostomo dize, que es la vista el gouernador de cuerpo y alma. En aquella comparacion que fant Pablo haze de los miébros del cuerpo, y los de la velessa, reconoce y enseña la ventaja y dignidad de los ojos del cuerpo natural, porque para dezir q el perlado y mayorazgo de la vglesia no desprecie a los meno res, dize que no puede dezir el ojo a los ocros miembros que no los ha menester: y otras cosas que alli dize. Assi q los ojos gouiernan el cuerpo, danle hermofura a todo el, y no folo al rostro: a todo el cuerpo alumbran (como dize el Señor en el Euangelio) y qual el anduniere, &c. lo que el fol es en el mun do, esso es el ojo en el cuerpo, o mundo menor, que es el hombre:porque ansi como faltando el sol todo queda turbado en el mundo, todos fomos, como dizen, de vna color, todo esta furto, todo confuso. A si, faltando la vista del cuerpo, ni la ma no, ni el pie, puede hazer bien su oficio: y por esso la puso Dios en el mas alto, y mas honrado, y mas principal lugar. Y assi S. Augustin buscando nombre que poner a los ojos dize, que el mejor que hallò es, dilectissimos y consiliarios, porq son nuestros ayos y amigos, que miran por nuestro bien, y nos acon sejan por donde hemos de andar: y por ser tan necessarios, nos dieron dos, y con dos guardas, o con puertas para su defensa, que la naturaleza las echa en viniendo algun contrario, sin que vos lo acordeys, y aun acude primero a su defensa, que a lo de

Lucer.corports, &c. víque tui erit, &c.

August.

2.

Tob . 5.

mas del cuerpo.

De aqui se colige quanta salta le hazen al que dellos esta priuado, que suera de carecer de cosa tan admirable y necessa ria, en ninguna cosa toma gusto ni sabor. Saludado Tobias dize, Que gozo puedo tener, que no veo la luz del cielo? Y a la verdad es assi, que de ninguna cosa se goza con sabor. Vna noche de diez horas no podemos sustrir sin yr y venir mil vezes a la ventana, a ver siamanece, y sale aquel celestial planeta que ayudò a nuestro ser y generacion, con cuyo nacimiento todo el mundo parece que resucita, los cielos se alegran, los campos se rien, las aues cantan: quanto mas quien esta sin esperança en vna perpetua noche, priuado de todo consuelo, y de aquel co-

mun aliento que da a vn melancolico, abrir vna vetana, y detahogar su pena, viendo grande variedad de cosas, o saliendo al campo, y viendo aquellas anchuras y verduras, y lexos de sierras y pueblos. Cosa dulce, dize el Sabio, es a los ojos mirar al fol, aunque no vuiesse mas que ver, que al que resplandece tanto, que parece, que por indignos no se dexa ver de los ojos de los hobres, ni ay cofa que mas represente entre lo criado, la hermosura y claridad de Dios : de donde aunque ninguno de los que adoraron idolos tuno, ni tiene desculpa, pero si alguna pudiera auer la tunieran los que adoraron al fol. Assi q vno de los males que mas desconsuelo causan, y mas mancan a vn hombre, y dexan deshonrado y desaprouechado, es la pri nacion de los ojos, tanto que los tyranos en las mas reflidas guerras, entre la rabia contra sus enemigos, y ganadas las victorias se contentanan con sacar los ojos a su enemigo. Assi lo hizo Nabucodonofor a Sedechias: los Filifteos a Sanfon:al 4. Reg. 25. Rey de Tunez, su hijo:al de España, don Alonso el quarto: y Iud. 16. los sobrinos a su hermano don Ramiro, pareciedoles que era vengança y dano equinalete a muerte, o peor que ella. Y final mente siendo necessario vn grande golpe para conuertir a S. Acto 9. Pablo en medio, de la furia con que caminaua, cargado de gri llos y cadenas contra los christianos, escogio el Señor por sufi ciente medio: para principio, o instrumento de su conuersió, quitalle la vista. De aqui es, que el que della fuere priuado, puede ser admitido por la grauedad de su trabajo, y buscar en este octavo libro particular consuelo para el, suera del general, que se colige de los passados.

Pues el que con esta pena viniere, que alomenos al principio ha de sentir mucho la necessidad de guia : en todo lo que anda y lo que conuería, y aun para passearse para algun exercicio, es necessario vsar de alguna inuencion, el preguntar ordinario, la pelea contra sospechas, el temor de ser enfadoso, el recelo de ser burlado, y el no saber lo que come, aunq mas fe fie, y otras muchas cofas que ellos fe faben, y aca nos imagi namos, no hallo otro remedio fino el que se sigue, para confuelo deste mal. Lo primero, el que con esse mal estas afligido considera de quantas cosas, y quantas penas te ahorras (si con la vista del cuerpo no perdiste la del alma) especialmente que Hiere: 2. fite da cuydado el camino de tu faluacion, y desfeas allanarle, muy grande le tienes andado, porque de las ventanas por

3.

donde

Pccle.30. Nequius oclo quid ereatu est:

donde la muerte haze los assaltos, q fon los sentidos, ninguna tiene mas cursada que los ojos, ni nosotros nos descuydamos mas de ninguna: de donde viene a dezir el Sabio. Que cosa ay en lo criado mas mala y danosa que el ojo? con ser cosa (como poco ha diximos ) de las que mas admiran en todas las criadas, donde en poquito espacio parece que encerro Dios mas marauillas de hermosura, de virtud y de gouierno. Y con todo dize el Espiritu santo, que no ay cosa criada mas mala, no de su naturaleza, sino por nuestra malicia, o negligencia y abuso, por el descuydo de lo que por ella dexamos entrar, como si hu niesse vna ventana de oro y perlas, y lo mas precioso del mundo, si por alli se echassen, o recibiessen sin recato, bassuras y estiercol:yotras hediondas immundicias, no auria mentido el q de preciosa y hermosa la huuiesse alabado, ni despues se enganaria el que dixesse que no auia cosa mas suzia y asquerosa, assi son los ojos que Dios crio para hermosura, defensa, y gouierno del hombre : pero nuestro descuydo las ha parado tan abominables, que viene a dezir sant Pedro de los hombres ma los y desalmados, que tienen los ojos llenos de adulterio y pecados, que nunca cessan: y no es mucho que desta manera entre la muerte de vn alma por ellos, pues por ella entro dos ve zes la de todo el linage humano: la vna por los de Eua, que dize el Texto, que vio la mançana que era buena para comer, y enamoro se della: y la otra en el dilunio general, que de ver los hijos de Dios, que son los hombres poderosos, a las hijas de los comunes y populares, que eran hermosas, &c. Nacio de ay la corrupcion de la tierra, que a los ojos de Dios fue ran abor recible, que destruyò el mundo por el diluuio general : y para que no andes vagueado por las calles y barrios de la ciudad, y que apartes los ojos de la muger afeytada y ataniada, si quieres guardar tu alma y falualla. El fanto Iob dando razon porq ania guardado la innocencia, que en aquel capitulo dize, de fu alma, comiença con dezir, que hizo concierto con sus ojos, que no anian de mirar, de arte que passassen de alli, ni aun hasta vn mal pensamiento, y esta manera de hablar que el capitu lò con sus ojos se declara de dos maneras. La primera, que como los que hazé pacto, promete cada vno de no danar al otro: assi dize lob que dixo a sus ojos, que pues el no les auia he-

2. Petr. 3.

Genes. 3.

Genes. 6.

Iob. 31.

cho mal ni dano, antes los guardaua como a sus ojos, que ellos no le hiziessen mal a el, en mirar de suerte, que le cau-

faffen

sassen deshonesto pensamiento. Que es dezir, que no abriessen la puerra para mirar a persona de donde le pudiesse venir mal para su alma. La segunda exposicion es, que los que se có ciertan, cada vno saca algun prouecho, y pierde algun derecho: de suerte, que de la perdida sacan ganancia. Esse sue el concierto deste santo, que los ojos perdiessen de mirar vna cota hermofa, como es vna donzella, y que en pago el les haria libres de lagrimas, que por essa vista, necessariamente se psat 118 auian de derramar, las quales pagaron los del Propheta Da- Pfal. 6. uid, por lo que danaron en mirar desde la solana, quado se lauaua Bersabe, que dize que sus ojos eran fuentes. Y otra vez, que tenia bañada la cama con lagrimas, porque tambien llenasse su pena la cama que sue complice en el adulterio : y esto todas las noches lo promete hazer, por las pocas horas que se deleyto en aquel feo pecado. Pues de otras tantas promete Iob de libraria sus ojos, como ellos pierdan aquel breue y vano deleyte, de ver vna vana hermosura : y lo que el santo saca es, quedar limpio del pensamiento de la muger hermosa : del 2. Pet. r. qual nos aconseja sant Pedro, que nos guardemos diziendo. Por lo qual cenidos los lomos de vueltra anima, esperad con gran templança y perfecion, la gracia ofrecida de Iesu Chri- bos mentis sto: pues que sean los lomos del alma, bien se entiende por vestræ. &c. los del cuerpo, que fant Gregorio entiende, que ceñir los lo- Greg. super mos de là carne no es otra cosa, sino refrenar los afectos de lob. 31. luxuria: pero cenir los del alma, es refrenalla de penfamien-

tos della. Pues los que tenemos ojos, capitulemos esto con ellos, a exemplo de Iob, haziendo esta quenta. Qual es mas facil, apartar los ojos de vna cosa q esta fuera de mi,o apartar el pensamiento, y guardar el alma de lo que ya esta dentro della, pues quiero apartar la vista, y este es el concierto. Pues si agora me veo en tanta dificultad para apartarla, quata mayor fera defpues echar el pensamieto y deleyte de mi:y a la verdad es tan dificultoso, q fin Dios no podemos apartar los ojos. Y por esso lo pedia Dauid a Dios, diziendo. Apartad Senor mis ojos, Psal. 1182

no vean la vanidad. Y si le dixerades, Dauid apartaldos vos, Auerte otanto os va en boluer las espaldas, y yros por otra calle, o apar culos metar la cabeça, o no alçar los ojos? No que esso por facil que os. &c.

os parezca, no puedo sin Dios: quanto mas que como sant Gre Greg. 1ib.; gorio dize. Despues, que por los ojos se perdio el pensamien-

Propter quod fuc-

4.

to, se sirue por suerça dellos, que bueluan a mirar muchas vezes, y có daño (que puede ser otra exposició del pacto de Iob). Pues esto se ahorra el que no tiene ojos, y esta merced le haze Dios sin andarsela mas pidiendo quanto a ellos toca, y deste peligro le tiene Dios libre, y el concierto esta hecho con los ojos, el qual no podran ya quebrantar; y assi como los trabajos embia Dios a vezes, porque no sabemos, o no queremos buscarlos por la penitencia, assi los ojos nos quita, porque no sabemos apartallos y recogellos: y lo que digo del pensamie to sensual, digo del de la auaricia, del de la sobernia y de la ve gança, y de todos los demas, que tan facil y descuydadamente

suelen entrar por los ojos, a saltear al alma.

Este sea el primer consuelo que responde a la pena de auer perdido cosa tan preciosa como los ojos, pues anda ran a peligro el boluella la mas vil y abominable de todas. Lo segundo que te duele, que pierdes de ver cosas hermosas, cielo, estre llas, campos, figuras, flores, verduras, colores, edificios, &c. tambien te ahorras de ver las feas, que ay en el mundo infinitas. Suelen los que perdieron yn ojo, ver mas con el otro, y guardalle con mas cuydado. Guarda tu el de el alma, y affegu rate que veras mejor con el solo. Tiresias dixo siendo ciego, Cegò Dios los ojos, y recogio al coraçon toda la luz. En los ojos interiores confifte la felicidad que buscamos, Sant Pablo dize, que no folo de esta fatiga, pero de otras muchas se ahorraua, por contemplar siempre las cosas que no se veen, porq eltas son eternas, y las que se ven temporales; y que de aqui le nacia todo su cosuelo enlas aduersidades, Quiça te quitò Dios la vista porque te hiziesses a gozar de essotra del alma, como la madre que ata y cose la mano yzquierda al hijo, porq vse de la derecha: si mal auias de vsar de la vista, no ay que pesarte: si bien, para tu proposito es impertinente. No quiere Dios el instrumento, sino el animo, y mas quando el le ha quitado. Otro confuelo dio fant Antonio a Didimo estando en Alexã dria donde auia venido (segun refiere sant Hieronymo a Castrucio) a ver al santo. El qual admirado de su negocio le dixo, si estaua triste, de carecer de los ojos del cuerpo: y respondiendo el Didimo que si, replicò sant Antonio, Marauillome de vn hombre prudente, que le pese de perder lo que tiené las moscas, y no se alegra de posseer lo que posseen los Angeles, Sant Hieronymo dize deste Didimo, que aniendo perdido la vilta

2. Cor. 4.

BURN E

5.

vista siendo niño, que aun de los elementos no tenia noticia, supo Dialectica admirablemente, y Geometria, que es la que mas vista requiere, y hizo otras obras muchas, como comenta rios sobre los Psalmos, y otras partes de la Biblia, como sant Matheo, fant Iuan, y vn libro de Dogmatibus cotra Arrianos, dos libros fobre Efayas, ocho fobre Ofeas, cinco fobre Zacha rias, y otros muchos. De donde se sigue quan poca falta hazen los ojos al ingenio, antes ayudan a la memoria. Democrito fe faco los ojos:porque dezia que le impedian a la verdadera vista. Otros muchos exemplos pone el Petrarca de estudios, con sejo y gouierno, y el valor de Iuan Rey de Bohemia ciego, que dixo estando en la guerra, que le pusiessen donde estana la fuer ça de la batalla, y alli murio, quedando espantados los vencedores.

Hieron r. Theat vitæ humanæ, to. r. fol. 661.

Petrarcha.

## DISCURSO SEXTO, DEL CON

suelo en los trabajos que se padecen con la

pobreza.



V Y afligidos suele tener a los pobres su pobreza,y no me espanto, porq nunca viene fola a fatigar al que la tiene, antes fiem pre trae compañeros, que allende de la pena que ellas dan, hazen parecer mayor la q con ella se padece:con ella viene,por la ma yor parte, la enfermedad, por los malos y pocos mantenimientos, de que el pobre ie

mantiene: de ay la flaqueza, que ambas hazen que se eche menos, con mas veras la prouision de lo necessario, pues es la necessidad y falta de mas cosas, y mas vrgentes. De la pobreza viene tambien el desprecio y deshonra: porque adonde ella mora, anda quebrada la estimación y la opinión, que ni apro-ridicalos uecha la virtud, ni la nobleza, ni las letras, ni discrecion, todo anda por el fuelo, y quedan los hombres ridiculos como el poeta dize: por donde vn Philosopho vino a dezir considerados los daños della, que el hombre pobre no auia de nacer en el mundo. Y aun el Sabio dize tratando dela diferencia del ri- Recles. 13. co y el pobre, quanto al tratamiento que el mundo les haze. Estara en un corrillo y hablara el rico, y por malo que sea lo q habla, y poco auisado, y menos acertado, todos lenantan lo q dixo,

Iuuenalis nil habet infelix pau pertas durius in fe, qua quod homines facit.

dixo, hasta las nuues: y hablara el pobre, y diran có desprecio; quien es este? De donde no me marauillo que elestudio y solicitud de los hombres no se ocupe en cosas de virtud, sino en allegar riquezas: si miramos lo que ellos miran, que es el bien passar de la vida presente: pues esso es solo lo que por nuestra malicia vale, para viuir en ella con honra y contento: lo qual fe viera claro, si la breuedad y el intento deste libro nos diera licencia para tratar mas por menudo lo que los tristes pobres passan: mas ello es tanto, que nos ocupara mucho, y el intento del libro y deste discurso no es sacar a luz los trabajos, y encarecellos:antes dissimulallos y descubrir consuelos para lleuarlos en paciencia: lo qual hara muy facilmente el pobre bié considerado, que conociere la diferencia que en todo ay entre estas dos enemigas, pobreza y riqueza, y las ventajas que el sabio pobre haze en todo al rico, que apenas con las riquezas lo puede ser:porque esta pena de la pobreza, las mas vezes es mas por carecer de la vanidad que la riqueza trae cofigo, o de la embidia de la vida del rico, y la soberuia de donde esta nace (que son males muy agenos de la pobreza) qué no de los q ella puede traer configo: porque como dize el bienauenturado fant Iuan Chrysostomo, ningun mal trae la pobreza, que la riqueza no le tenga muy mas graue: y ninguno trae la riqueza, q la pobreza le conozca:porque la pobreza folo trae tribulacion y afficion: las quales trae muy mas finas y incomportables la riqueza, y si el pobre no lo cree, entre con el pensamiento en el coraçon del rico, y verlo ha: Pero el rico trae configo la foberuia, que es cabeça de todos los males, y hizo al diablo, diablo: la anaricia que es rayz de los mesmos: la vanagloria que trabuca y confunde la buena obra, si la ay, trae las ocafiones de pecados fin cuento: porque fi me dixeres que el pobre esta a peligro de cometer muchos, por matar su hambre, y salir de necessidad, ninguna codicia llega a tanto en el pobre, quanto la menor en el rico, que dessea guardar lo que tiene, o allegar lo que no tiene:para lo qual no ay cosa tan grane que no acometa: lo que no hara el pobre, por no fer de tanta codicia lo que el deflea: Y lo fegundo, por no tener tanta fuerça y poder para alcançar su poco, como el rico para su mucho que codicia: Ni ay pobre que tanto temor tenga a su hambre, quãto el rico de perder lo que tiene, y codicia de tener lo que todos tienen. De aqui se entiende quan a peligro anda el rico, y quan

Chryf. ho. 13. fuper epif. 2. ad Cor.

Eccl.25.

quan seguro el pobre por el camino de la saluación, y quan descansado entra y anda el vno, y con quanto trabajo el otro por la senda estrecha y angosta que el Redemptor dixo que guiana a la vida. Cada dia moria el Apostol sant Pablo, y andaua alegre y regozijado, y no lloraua ni se quexaua : ordinariamente padecia hambre, sin otras aduersidades, y no se me- pro vobis lancolizaua ni afligia, antes se preciaua de ella, y se alegrana: morior. y tu por vn mal año, o por no tener sobrado el sustento, te fatigas y andas muy quexofo.

2.

Dirasme que sant Pablo no mantenia mas de vna boca, que era la suya, ni tenia solicitud sino de si solo, y que tu la tienes de tus hijos, muger, y criados: antes esta razon te condenada, que el cuydado que el tenia, mas era de los demas que de si, porque le tenia de todo el mundo, y tu de vna pequeña casa: A el le congoxaua la necessidad de tantos pobres Christianos como auía en vna ciudad tan grande como Ierusalem, y en otra tan grande como Macedonia y Acaya: y tanto de los que auian de dar la limosna, como de los que auian de recebirla: y fuera desto, no era su cuydado como el tuyo, de folo lo temporal, fino de como esfo y lo espiritual estudiesse muy a punto, y muy cumplido, y aun sobrasse lo espiritual. Que comparacion puede auer de los gritos importunillos de dos niños que en tu casa piden pan, con todos los negocios espirituales y temporales de toda la Christiandad? Que digo de la Christiandad? los infieles le dauan tanto cuydado, que por ellos desfeaua perder, por algun tiempo, la gloria y conuerfacion de Christo, que tanto amana: y tu te fatigas por sustentar dos hijuelos y vna muger: y el tenia a cargo muchas Iglesias, como el dize: La solicitud de todas las Iglesias, &c. Dize alguno: Señor no lo he tanto por la pobreza, que con que quiera me passo, quando no puedo mas, y no me fatigo, sino que veo a otros poderosos, que quiça no lo merecen mas que yo: Esso ya es no culpa de la pobreza, sino de tu flaqueza y pusilanimidad:pues aun esso, que te passa en el coraçon, le passa mas

Rom. 9.

Y de lo de fuera, bien mirado, mas goza el pobre q ningun rico, porq el dinero por si, poco contento ni sustento da. Pues de las cosas q ay q le den en esta vida, los pobres son los q mejor las gozan: el cielo tan grande, ta alto, tan hermoso, mejor

le gozas tu que el rico, que metido en sus negocios, tratos,y ocupaciones, no le goza tanto, ni tambien como tu, a quien el ni nadie le puede estoruar: y assi el Sol tan herm oso, las estrellas, el ayre tan puro, quanto el no le goza, q essa ventaja tienen los que labran los campos, caminan los caminos, &c. a los ricos que en sus casas grandes, en juegos, en banquetes, durmiendo hasta medio dia, no pueden gozar, ni con tan limpios ojos como los pobres, que la demafia de comidas y benidas los tiene ciegos, y viue elpobre con mas atencion, que quien tiene el coraçon en tantas partes repartido. Pues si dizes que el tiene mucha abundancia de trigo, ceuada, vino, azeyte, vesti dos, camas, &c. Dime, quantos cuerpos tiene que vestir, y fino tiene mas de vno como tu, no tendra mas de vn vestido, y esse tienes tu, y te basta. No tiene el rico muchos estomagos, sino vno, y alcabo del año ha comido el tuyo lo que le basta: ni puede comer mas pan que tu, aunque tenga mas: antes menos, porque aquella superfluydad impide al sabor, a la digestion, y a la salud. Y al fin, el que tiene muchas riquezas, muchos tiene que las coman, como dize el Sabio. Y si tienes embidia de sus deleytes, mas te la tiene el a tu salud. Que assi como vna fuente encharcada, llena de estiercol, de palos, y piedras, y perros muertos, &c. no es agradable a la vista, nia ningun otro sentido: siendo la fuente clara, que corre embiando su arroyo, haziendo trenças y otras hermosas labores por el prado adelante. Esta diferencia va de la demasia, y glotoneria, y regueldos del rico, al natural sustento del pobre. que para la salud y para el contento no se puede el rico sufrir a si mesmo, y en el pobre, el curso natural de la naturaleza, es para todo agradable. Sino digame vno de los ricos, para que fueron dados los mantenimientos, para tener y conferuar la falud, o para perdella ? Para viuir fanos, o enfermos? Pues como bufcas lo contrario deste fin? Dize Seneca a Lucillo sin amigo. Nuestros fueramos, si estas cosas no fueran nuestras: y luego dize al mesmo Lucillo, como alcanço el esta libertad. Vino, mi Lucillo, desocupado, y do quiera q me hallo foy mio, y no me entrego a las cosas dado, sino prestado, q el entregarse es como hazerse esclano, y el prestarse es para poco tiempo, solamete por necessidad, y boluer luego a si, como restituydo. Y en otra parte dize el mesmo Seneca. Si quieres viuir segun opinion, nunca seras rico : si segun lo que naturaleza pide:

Ecclef 5. Vbi multæfunt opes, multi qui comedunt cas.

men votes

Seneca. Nostri este mus si ista nostra non estent. Vaco, Mi Lucille, vaeo, &c.

za pide, nunca seras pobre, porque la opinion nunca se vee har ta:pero la naturaleza con poco se contenta. El qual concepto leuanta sant Cypriano, con lo que dize que dezia Socrates, q quanto con menos cosas te contentares, tanto mas te parece- quam eris ras a Dios, el qual viue contento con si solo. Pues a esta cuenra, no ay que enfadarse con la pobreza, ni dessear la riqueza, porque el verdadero rico, no es el que la tiene, fino el que có prudencia la desprecia, conseruando con lo bastante y necessario su salud. Pero estas razones las mas dellas son de tejados abaxo, como dizen, passemos a otras de mas importancia.

#### ¶ §. Segundo, del consuelo contra la mesma pobreza, por el bien del cielo que nos acarrea.

ODO lo hasta agora dicho es al fin cosuelo terreno yphilosophico, que comparado con el que del cielo le combida al pobre, no se puede llamar consuelo, para el qual es necessario que la pobreza sea voluntaria, y si al principio no lo fue, padecella desde luego de voluntad, desseando que mediante ella, y por ella se cumpla en ti la voluntad de Dios: porque la pobreza, que no mora en la per- uit. fona desta manera, y con este desseo y determinacion, no podra alcançar el confuelo q en este §. se promete: pero al q assi la tiene, tiene Dios por vna parte prometido el Reyno de los cielos al pobre de espiritu, que es pobre de voluntad, del qual dize que es bienauenturado, porque suyo es, no dize sera, sino desde luego es el reyno de los cielos, por el contento que desde luego comiença a gozar. Esta promessa es ya de gente hecha y salida de mantillas, que las que antiguaméte hazia Dios a los del pueblo, eran de ninerias, como a ninos debaxo de su ayo, que era la ley, como sant Pablo dize, pero ya con cosas mas folidas sustenta a los suyos. Y assi como el que edifica vna casa, no cura de labrar ni acepillar las maderas que en los soranos y cauallerizas han de poner, sino assi groseras, con su corteza, porque assi estan mas fuertes, y el por otra parte no los ha de mirar ni gozar, pero en los aposentos altos donde el ha de tener su habitación, no solo quita la corteza a la madera, pero aun del mesmo coraçon quita mucho, labrandola, y acepillandola, y puliendola, porque ha de estar siem-

opinionem viuss,nundiue s: si secundum na turam, nun quam pauper:quonia opinio nűquam facia tur, natura vero pau cis conten ta est. Cyprianus Socrates.

Quanto paucioribus conten tus, tanto Deo fimilis es , qui fe folo con tentus vi

Matth. 5. Beati pauperes Spiri Gal. 3.

pre en su presencia. Asi Dios a los ricos que viuen en la tiera ra dados a sus apetitos, y que han de ser maderas de la fabrica del insierno, no cura de quitalles nada de lo que ellos busca de sos bienes del mundo, pero a los que ha de subir al cielo, a que viuan para siempre en su presencia, les quita no solo la corteza, que es lo supersuo, pero aun del coraçon les quita muchas cosas, porque vayan alla pulidos y labrados: lo mesmo se haze en las piedras de la canteria, y lo vno y lo otro se labra, y desnuda con gran trabajo y dolor.

displayed the second se

Matth. 15,

Demas y allende del Reyno de los cielos, les promete Dios en esta vida gran consuelo en el alma, lo qual aunque en el lugar alegado lo dize tambien quando dize, que suyo es el Reyno, y no dize que lo fera, fino q lo es, desde luego (por so qual entiende el gran contento, con que el pobre passa su vida, que a los ojos que lo veen, parece trifte y miserable) pero tambien lo vno y lo otro dize en otra parte, que el que por su nombre y por el Euangelio se desposseyere del padre, madre, hijos, hermanos, o hazienda, que tras alcançar en trueque la vida eterna, tendra en esta ciento tanto de lo que de su voluntad se despoja y priua, lo qual se entiende del interes, que de todo re cibia, y el contento: aunque sant Marcos parece dezirlo en par ticular de padre, madre, hijos, hermanos, y cafas, como fuena tambien: pero del consuelo interior del anima, lo entienden S. Hieronymo y otros principalmente. Pues si tu viuieras confolado con la possession de la hazienda del rico, ciento tanto lo viuiras mas con tu pobreza, si de voluntad la tienes por amor de tu Dios: de donde queda la pobreza, con consuelo de a ciento. Pues que mas quieres, si sabes arrojar essa pobreza en las manos de Dios, y fufrilla y dessealla, y gustar de ella, porq el gusta? Bien creo, que esta consideración bastara, no solo para padecer con paciencia, y alegria la falta de bienes tempora les:mas para arrojallos y aborrecellos, pues nos impide el go. zar de tanta gracia, como es la deste contento del cielo, mayormente siendo de contado, sin que por todo el esperemos a la otra vida: pero los hombres no querrian el contento tan có fuso, sino distincto, cada cosa por si. Quiero dezir, que no quer rian trocar contento de cafas por fi, vinas por fi, riquezas, y te soros por si, hijos por si, &c. con el contento, aunque sea mayor, que no esta distincto, sino junto en el coraçon, en lo qual parecen a los Ifraelitas, o co fer manjar ta preciofo el manna, 110 010 y aun

vaun saberles a lo que querian distinctamente, murmurauan y no gustauan de comelle, y acordanase su desseo delos pepinos, y de las ollas de Egypto, que solo tenian de ventaja el parecer:porque lo de mas en su mano y voluntad estaua el saberles al sabor de aquellas comidas, lo qual era gran disparate. Assi son los que el gusto tan auentajado tienen por menos, q el que reciben, con ser menor, con las cosas de que se veen desposseydos: en que dan a entender, que solo son amigos de exte rior vanidad, pues en lo interior es tan auentajado lo que desechan, y assi son mas amigos del parecer que del ser. Pues si tu siendo pobre del mundo, te hazes pobre de Christo, siguien do su pobreza, de tu voluntad por su amor, haz de fuerça virtud, y hallaras confuelo colmadissimo, para tu pobreza : y no folo para ella, fino para los trabajos que la acompañan, no fo lo los que della tienen su principio, sino de todos, pues dize vn euangelista, que le daran ciento tanto, aun en compañía de sus trabajos.

### DISCVRSOSEPTIMO, DEL consuelo en el trabajo de la enfermedad.



R A N mal parece que trae configo la pobreza, pero mayor es sin comparacion el de la enfermedad, porque considerada cada vna dellas sin la otra, al sin el pobre no siempre siente su trabajo sino a tiempos, y para el tiene facil el remedio y mas a mano y cierto, pero la enfermedad esta continuamente satigando, y algunas vezes to-

do el cuerpo, como vna calentura, con que ay dolor en la cabeça, en todos los huellos, y coyunturas, el estomago rebuelto, el higado encendido, la lengua seca, y todo el cuerpo desassociación del comer, y el enfado de los remedios, la prolixidad dellos, el
amargor de xaranes y purgas, tras esto el encerramiento, los
grillos para no salir, cestar los negocios de importancia, to
do viene amenos, y sobre esto el sobresalto de en q ha de parar la enfermedad, porque el mal es cierto y peligroso, el remedio incierto, los yerros ordinarios, el medico adinina y pro
cede por conjecturas, y muchas vezes se engaña en ellas, y

4

otras en la aplicacion, donde es necessaria prudencia, y scienzia, el boticario lo trueca, las medicinas estas suelen ser anejas, el barbero por su parte, no todas vezes acierta. Quantos yerros destos cubre la tierra cada dia? el gasto doblado sin que luzga, la mala vida de los de casa, las malas noches de vnos y otros, & c. no me espanto que se melancolize vn hombre con tal tropel de males.

2. Eccle. 38. Muchos consuelos nos dexo el que ordeno la enfermedad, para nuestro bien, pues junto con ella, crio muchas medicinas, como el Sabio dize, promete grande premio para el que curare y consolare al enfermo, y no menores amenazas al que le desamparare, pues el dia de la quenta, esto expressamente entra en el cargo. Pero diremos aqui algunos consuelos, y sea el primero: que en la enfermedad, particularmente tenemos vna licion, de quales seran las penas del infierno, que esta pedia el rico, que sueste a dar Lazaro a sus hermanos. Contentose Dios con dexarnos enfermedades, para conjecturar de ay, aunque con mucha desigualdad, que tales denen ser aquellas penas, que para dexar de pecar, basta qualquiera dellas, imaginadola sin sin por pequeña que sea: pues solo estar en vna cama, aun sin en

Pfal. 47.

Luc. 16.

para dexar de pecar, basta qualquiera dellas, imaginadola sin fin por pequeña que sea: pues solo estar en vna cama, aun sin en fermedad eternamente, y aun quarenta años, parece intolerable. Vna muger estando pariendo, con grauissimos dolores, acordadose que auia oydo dezir, que alli (esto es en el infierno) los dolores eran como de parida. Dixo, que no fabia como los hombres tenian manos para pecar, auiendo para el pecador tan terrible pena como ella entonces padecia. Esta consideracion es prouechosissima, la qual algunos siernos de Dios, suelen hazer aun sin enfermedad, quando no la tienen, poniendo el dedo en el fuego, quando se les ofrece alguna ocasion de có sentir en un pecado, para poner alli junto la pena infalible q vendra por cada pecado mortal, con ser tan poco dolor, comparado con el que en el infierno se padece, aunque en si es grande : de donde quentan autores graues por grande hazaña, la de vn paje del Rey Alexandro : que teniendole en la mano vna veja, estando el escriniendo, o leyendo, por no caer en falta, se dexo quemar vn poco los dedos, y por no mostrar algun mouimiento indigno de la magestad del Rey. Item hazaña de Mucio Sceuola, quando puso el braço a que se quemasse : quanto mayor hazaña es la del pecador, si considera lo que le espera, &c. Que sera fufrir. sufrir lo que con esto no tiene comparacion? Demanera que este consuelo puede tener entre otros el enfermo, que tiene vna licion continua, y vn auiso ordinario de Dios, en que lea de espacio, y entienda por esta conjectura, como aca fe puede entender, quan graues son y quan terribles aquellas penas, y quan penosa y cansada aquella infernal y eterna ca-ma, con perpetuo dolor insufrible, sin enfermeros, sin regalos, fin medico ni esperança de salud, ni consuelo, ni aun con la Apoc. 6. muerte, por mas que alli se dessea, mientras Dios suere Dios.

Lo segundo considera, quando estas enfermo, que estas en el cepo y grillos de Dios, que assi como el que tiene el hijo traniesso le encierra, y a vezes le echa prissones, porque no haga fuera de casa trauessuras : assi a tu alma porque no las haga, la tiene Dios aqui encerrada: fino confidera quantas ocasiones te vienen suera de casa, y en salud, quanco oluido tienes de Dios, y quantos pecados te has ahorrado, por estar en la cama, al cabo de la semana, y quantas mas vezes te has acordado de tus pecados, y escusado otros, de que quiça despues no te acordaras. Sant Pedro tuuo a su hija enferma, y preguntado de vn su discipulo, como permitia que su hija estuniesse tanto tiempo enferma, fanando el a otros muchos de sus enfermedades: Respondio, que assi le conuenia : y dize Marullo, que esta santa en la enfermedad aprendio a amar la Lib.4.c. . virginidad, tanto que despues de sana, mas quiso morir, que cafar con vn Pretor, llamado Flaco: y assi lo pidio a Dios y lo alcanço. Assi que no solo se ha de sufrir con paciencia, pero dessealla quando se teme vn hombre de su flaqueza en pecar, especialmente en pecados sensuales. Sant Pedro, hasta assegurar la salud del alma, le quito la del cuerpo, assegura tu la tuya, y Dios te la boluera, y entretanto dale gracias en lugar de desconsolarte:porque como la carne y el espiritu sea enemigos, como fant Pablo nos enseña, necessario es que lo que Galar. 3. al vno aprouecha, al otro dane, y pues se ha de acudir al espiritu, no es danosa la enfermedad, que mortifica, y adelgaza los brios y fuerças de la carne. La flaqueza, dize vn Philoso-Petrar. pho, flaqueza es, pero auiso de pobreza, enemiga de luxuria, y Psal. 102. maestra de modestia, su importunidad te pellizea y amonesta, Sapien. 16. y te muestra el camino, y te dize tu naturaleza, y te desengana de tu vanidad, y te lleua derecho a Dios que solo es el renec malamedio della:porque, que aya que no aya medicos, o medici- gma, & ...

nas, Dios es el que siempre sana, como Dauid dize, el que fana todas tus enfermedades, y en la fabiduria fe dize. que ni las yeruas ni emplastos sanauan a los del pueblo, sino Dios. santa nos udo sos abusidas y cos cis abas

Reg. 6.

5.

Eccle. 3. Infirmitas grauis fobriam facit animã.

Vide thea trum vitæ humanæ. 602.

1. Cor.12. Cum infir mor, tunc fortier su.

Muchos vuo, que cuentan las historias, que por estar enfermos se libraron de peligros, y alcançaron cosas, quales nunca estando sanos alcançaron, Miphiboset, hijo de Ionatas, escapo la vida, la qual perdiera con su padre, y sentole Dauid a su mesa por estar coxo, al tiempo de la guerra, sant Francisco. primero que fuesse perfecto tuno vna granissima enferme-Marull.-li. dad, donde lo aprendio a fer, como cuenta Marullo. Y Sergio Principe de Senogalia, mediante vna granissima enfermedad, vino a conocer quan vano es el Reyno terreno, y a defprecialle y dexalle quando conualecio, y mudo la vida. De arte que no embalde dize el Ecclesiastico: La enfermedad aguda, al alma haze templada: y por la mesma vino a conocer su flaqueza, con grande humildad, Antigono Rey de Macedonia: otros salieron della doctissimos, como Hieron tyrano de Sicilia, Ptolomeo el segundo, y Theages, segun afirma Platon, y refiere Marco Marullo. A si que si tatos prouechos trae la enfermedad y tantos bienes, no puede desconsolarse con ella, fino el que dellos fuere enemigo. Y por esta razon se lee de muchos fantos, que haziendo muchos milagros, cerca de la falud de muchas enfermedades, nunca quisieron falir de las fuyas, como yn monje Stephano, de quien cuenta Sozomeno, y vn Paulo Ermitaño, de quien Cassiano, y Nepociano, de quien sant Hieronymo cuenta, en su Epitaphio, y otras mugeres santas, Siluia, Gallia, Elisabet de Sconangia. Aplaide, y la bienauenturada fanta Clara, y otros mil de quien cuenta Marco Marullo, en el quinto libro, porque con los claros ojos que tenian con su santidad alcançauan los prouechos que de la enfermedad nacian, y los daños que se escusavan. Fuera de esso dize sant Pablo, quando estoy flaco y enfermo, estoy mas fuerte. Diras como puede ser? A esso te respondo, que el hombre tiene tres enemigos, demonio, mundo, y la carne. Quando la carne enferma, y enflaquece, tenemos al vn enemigo menos, el qual se passa a la parte del espiritu:porque la carne enferma, tira de la falda al espiritu, y le esfuerça, y con esto quedan dos a dos a pelear, y esforçado el espiritu, y debilitados sus dos enemigos, el demonio, y mun-

do,y

do, y esto es lo que dezia el Sabio, que la graue y aguda enfer- Eccle. 13. medad corporal haze muy templada y fuerte el alma.

#### DISCURSO OCTAVO, DE LOS

consuelos particulares, para los trabajos que vienen con la vejez.



IEN pudiera el trabajo de la vejez tratarfe en el discurso passado, pues ella no es otra cosa que vna enfermedad cótinua incurable, solo difiere della por ser enfermedad de naturaleza : antes es vn hospital de muchas enfermedades juntas, y tãto mas graues y penosas, quanto menos esperança se tiene de escapar dellas, sino

con la muerte. Quan grane mal sea este, y quan necessitado de confuelo, Salomon nos lo da a confiderar en aquel famo fo fer- Eccle. vle mon, q hizo de la vanidad del mundo, donde despues q ha tratado de quanta tienen todas las cosas del, los herreros de los hombres, y los engaños de la gente moça, y quan oluidados esta de su Dios, remitiendo la cuenta con el quado algun dia fe acuerdan) para el tiempo de la vejez, quando los pecados sean muchos y las fuerças pocas: A la manera que vn leñador, llenando cuesta arriba quatro bestias cargadas, con gran trabajo rebentando, si tomasse por consejo descargarlas, y echar la carga toda à la mas flaca dellas, para poder mejor falir con su camino. Assi de quatro edades procura los hombres echar todo el trabajo de la conuersion y penitencia a la pobre de la vejez, por viuir descriydados y descargados en todo el tiepo de la mocedad: pues considerando el Sabio entre otros este tã pestilencial engaño, dize al cabo en el vitimo capitulo, que se acuerde de su Criador antes de la vejez, porq no es edad para á para ella fe libre cofa de tanto cuydado y trabajo, quando estunieramos ciertos de llegar a ella : y a este proposito pinta algunas de las miserias de aquella edad, que por ser muchas y differentes, y muy escuras metaphoras, me parecio declarar aqui el capitulo, de cuya verdad no dudara nadie, por fer verdad del cielo, especialmente el que de lo que alli dize tuniere alguna experiencia. a fortal was a levical to establish and has

C 6. 1.

L Sabio dize assi. Acuerdate de tu Criador en el tiepo de tu juuentud, antes que venga el tiempo, &c. (Acuerdate, dize, de tu Criador.) No dize de tu Dios, sino de tu Criador: porque nos vamos acordando de sus beneficios, cuyo principio fue la creacion, porque el ser agradecidos nos obliga a no ser oluidadizos (en los dias de tu juuentud) dando a entender, que para la memoria de que habla, que es por penitécia y buenas obras, son necessarias fuerças de mancebo, y fon flacas las del viejo. (Antes que venga el tiempo de la aflicion, ) que en su coparacion todo el tiempo passado, aunque aya auido muchas, no puede dezirse tiempo de afficion, porque en comparacion desta no lo es,y en ella la ay fin cessar. (Y se accerquen los años de los quales digas q te desagrada el viuir.) Estos se entienden, quando comiençan los achaques de la vejez. Porque aunq Aristoteles y los Philosophos dizen, que comiença la vejez a los treynta y cinco años:pero aqui no la nombra por este nombre, porque hasta los quarenta y cinco ay fuerças, y no se comiença a sentir la falta dellas, que acarrea la vejez: demanera que se entiende de cincuenta años adelante, y no tan puntualmente, porque conforme a la complexion de cada vno, y al hilo de vida, que hasta alli aura lleuado, podra ser que a pocos mas de los quarenta sea viejo ya, y passados los cincuenta, no sienta vejez: pero aunque no podemos saber cada vno lo que sera, cada vno puede entender lo que aqui quiere Salomon, vengà quando viniere: el lo llama el tiempo del trabajo, y los anos en que diremos que no ay dia de contento, dize luego. (Antes que se escurezca el Sol, Luna, y Estrellas. ) No porque se han de escurecer estos planetas a la vejez, que desta manera siempre estarian escuros, pues siempre ay viejos, o serian escuros para vnos, y claros para otros, que es cosa impossible: sino entiendese, que por yrse acortando la vista, se le van escureciendo al que se le acorta. Aunque bastaua ser tiempo de afficion para entenderse, como se escurecen, como arriba queda dicho en Li. 6,d.10. el libro sexto. Y porque esta aflicion, como es dicho, es continua, por esso dize el Sol y Luna, y Estrellas, para dar a entender

der que la luz de dia y la de noche aura menguado en aquellos dias. (Y bueluan las nuues despues del aguacero.) Por lo qual entiende las crudezas que por el poco calor del estomago se engendran en el, de donde suben a la cabeça vnos vapores gruessos, que la embaraçan y escurecen, como nublados, y luego comiençan a correr reumas, y esto entiende por la liuuia, o aguacero, y destas que caen dentro bueltas a encrudecer, y de las nueuas crudezas, tornan a fubir nueuos vapores, y a correr las reumas, y esta alternacion y sucession, llama bolner las nunes despues de la lluvia. (Quando se alteraran las guardas y centinelas de la cafa.) Que son los sentidos q Dios nos dio, para conseruar la vida, y defendernos de los contrarios, guardandonos dellos, anisados de los sentidos, porque sino vuiera sentidos, no pudiera vn hombre guardarse si se quemara, o fe cortara, o topando vn hoyo, cayera: los quales, enflaquecidos los espiritus animales, el celebro resfriado, y feco de su substancia, y allegados alli muchos excrementos y gruessos humores, es necessario que su influencia a los sentidos y otros instrumentos del mouimiéto del animal sea muy flaca, y los sentidos que de si no tienen virtud, sino se la embian, ayan de hazer falta a su ministerio, y alterarse: y lo mesmo es lo que dize. Que (temblaran los mas fuertes varones) que son las piernas y rodillas, porque tambien reciben su influencia y mouimiento, para sustentar y mouer el cuerpo, que por esso se llaman varones fortissimos, porque sustentan toda la carga del cuerpo del animal: y las piernas al tiempo de la vejez enflaquecen tanto, que sin vn bordon de que se ayuden, como de otra pierna, no puede vn viejo sustentarse, y a vezes ha menester dos. De aqui nacio la ceremonia del arrodillarse, para significar que se rinden las fuerças, que en las rodillas estan principalmente, y dellas comiençan a faltar, y de alli a perderse (y estaran las molederas pocas y ociosas. ) Estas son las muelas, q por auerse algunas entresacado con las reumas y flaquezas de la vejez, quedaran pocas en numero, y ociosas, porque por estar descarnadas y desacompañadas, no podran mascar la comida, porque se entra por las mellas que dexaro las que faltan, porque entre todos los miembros los dientes. y muelas, assi como porque no estoruen al mamar del niño, no nacen có nosotros, assi no mueré con el viejo, antes se van. mucho antes que el desta vida, porque con la flaqueza de las: mexillas

mexillas vienen a fer muy anchos los vasos de dientes, y muelas, y a secarse las rayzes, y assi andarse y salirse. Assi que el poco fernirse dellas, haze menos cozimiento en el estomago, v al renes, del poco nutrimento del estomago vienen ellas a affoxarse y caerse, (y escurecerse han los que miran por los agujeros) despues de auer dicho que padeceran alteracion las guardas de la casa, que son los sentidos, porque los que mas ligeramente padecen son ojos, y oydos, torna agora a ellos, y dize, que se escureceran los que miran por los agujeros, q son los ojos (y se ensordeceran las hijas de la musica) que son las orejas:ambas cosas proceden de la sequedad del celebro, y de flaqueza de virtud, y de amontonarse humores gruessos en los ojos y oydos, y falta de espiritus vitales. (Y cerrarse han las puertas en la plaça, por la flaqueza de la boz, de la q muele:) La plaça llama aqui el rostro delhombre, porque alli estan juntos los sentidos, y alli es el trato de todas las cosas, q entran, v falen al alma, porque por los fentidos entran, y a la cara salen, el temor, yra, tristeza, alegria, y los demas affectos de donde dixo el Poeta: O qua dificultofo es no descubrir el crimen en el rostro, &c.y Salomon: El coraçon contento alegra el rostro: y el Ecclesiastico. El coraçon del hombre muda el rostro, o a bien, o a mal: Porque aunq el alma esta toda en todo el cuerpo, y toda en cada parte del, mucho mas principalmente esta en el rostro, y por esso se tiene por afrenta grande, y se siente mas la herida en el, que en qualquiera otra parte, que parece que se dio la herida, o bosetada en el alma, y por essos, o todos los miembros del cuerpo, oluidados de su proprio dano acuden a defender al rostro naturalmente, sin que el hombre lo consulte. La boz en los viejos es muy flaca por Vere filius falta de virtud para mouer el pecho, y lo mesmo en los enfermos, por la mesma razon: y por esso dixo el Centurion quado espiro Christo: Este era hijo de Dios verdaderamente, &c. Porque estando Christo tan atormentado, y tan cerca de morir, no era possible, sino era mas que hombre, dar tan gra boz espirando, viendo que con tan gran boz auia espirado, &c. Fuera desta razon, es flaca la boz del viejo, por falta de los dientes, donde hiriendo la boz, cobra mas fuerça, y para remediar este daño, procura quando habla de meter los labios a suplir la falta de los dientes en su lugar, y esto es cerrarse las puertas de la plaça, por la poca fuerça de la boz, porque los labios

Prouer. 3. Cor gaudes exilarat facie. Heclef.13. Cor homi nis immutat faciem eius siue in bonum, fiue in malum. Luc. 23. Dei erat/ ifte. Oes quia sic clamas expiraffet.

labios son las puertas desta plaça, (y leuantarse han a la boz del aue.) Esto es el poco sueño que los viejos tienen, assi por la sequedad del celebro, como muchas vezes por graues dolores, assi de otras partes, como de la orina, y otros excremétos: de aqui es, que algunas vezes no duermen toda la noche, y se leuantan al canto del gallo, y aun otras vezes muchas de noche, y madrugan antes del dia, alomenos con el : porq esta edad trae configo acostarse temprano, y leuantarse temprano, porque el dia y sus negocios les cansa, y la noche, y sus buelcos y dolores mas. Y assi toda la vida les es ensadosa. (Lo mas alto temera el camino:) Esto es, que el alma andara con espantos, viendose cerca de caminar, esto es de la muerte. (Florecera el almendro.) Estas son las canas de cabeça y barba. (Y engrossarseha la langosta.) Que es endurecerase el cuero, como corteza, o como costra de langosta de la mar, lo qual procede de la sequedad (y desbaratarseha el alcaparra. Porq yra el hombre a la casa de la eternidad, o a su casa eterna. Y rodearanle quien le llore. ) Esta clausula tienen por dificil los expositores, pero todos convienen, que es la muerte, porq vnos lo echan a enfermedades secretas, y que los que lloran fon los ojos, que quando le lloran al viejo, es de la flaqueza, y por esto en los muy enfermos es cierta señal de muerte, quado las lagrimas falen sin licencia ni ocasion. Otros, que el defbaratarse el alcaparra, o su mata, es abrir la sepultura: porque los naturales dizen, que es amiga de nacer en los fepulcros, por ver que nace en los campos, dode antiguamente, assi Iudios, como Gentiles, folian enterrar sus muertos, y aun Ari- Arist. prostoteles pregunta, porque el alcaparra nace en lugares incul- ble. 12. tos, y huye de los labrados, bufcando por la mayor parte fect. 20. los sepulcros. Y assi da la razon el Sabio de lo que ha dicho. porque es tiepo de partir a la casa propria, q eternamente ha de durar. Luego buelne a las miserias de la vejez, y dize, (antes q se ropa el cordoncillo de plata, y se encoja la venda de oro,)el cordoncillo de plata es el meollo del espinazo redondo, y blanco: de donde nacé muchos neruezillos, q trauan todo el cuerpo: y rotos estos, es la perlesia en casa : y porque los viejos por la sequedad, y por redudacia de humores gruessos padecen en los nieruos, por esso es ordinaria en ellos la perlesia: la véda de oro, es vna tela en que el celebro se embuelue a manera de venda, y llamase de oro, no por el color, sino

"I

por el precio:porque segun los mas nobles y principales medicos, mas parte riene en la virtud de los fentidos, q el mesmo celebro, con el qual esta tan pegada, que enxuto el celebro, se arruga ella,y fe encoge, y apartandofe del cranio luego fe feca, y se haze el hombre caluo. A si que lo que dize es: Antes q vengas a tener perlefia, y te vengas a hazer caluo, y flaco de fentidos. (Antes que se disminuya la tinajuela, o cantaro sobre la fuente, o se quiebre la rueda sobre la cisterna. ) Esto pertenece a los males de vrina, que no ay necessidad de aueriguar en particular, y por menudo, solo basta saber que son enfermedades que duran pocos dias los que las tienen, vnos mas, y otros menos: pero fegun los medicos, pocos llegan al catorzeno. Y assi anade. (Y se buelua el poluo a su tierra, de donde salio, y el espiritu a Dios, que le dio,) que hasta entonces duran estos males. Esto es lo que dize el Sabio, para entéder parte de los trabajos de la vejez, que todo junto en buen Romance, quiere dezir. Acuerdate de tu Criador en los dias de tu juuentud, quando tienes salud y fuerças, antes que vega el tiepo de la aflicion, y se acerquen los años, de quien digas, que no querrias viuir:antes que se te acorte la vista, de dia y de noche, y te fatiguen crudezas, reumas y corrimientos, quado se alteren y enflaquezcan los sentidos, y anden temblando las piernas y rodillas, y tengas pocas muelas, y sin prouecho, y los ojos se escurezcan, antes que se cierren las puertas de la boca, a suplir la falta que los dientes haran a la boz, que por esso saldra flaca, y te ayas de leuantar al alna, y andes sordo de los oydos, antes que te vengan los temores de la vezina muerte, y te falgan canas, y fe te endurezcan los cueros, y al fin te abran la sepultura, y te lloren los vezinos, deudos, y amigos. Antes que se te rompan los niernos, y quedes con perlesia, y se arrague la tela del celebro, y antes que te venga aquellos incurables males de vrina, y por este camino te refueluas en poluo de do fuyste formado, y tu alma buelua a poder de quien re la dio.

No son solos estos los males de la vejez, si se cuentan otros mil que saben los que los experimentan, especial el no tener remedio dellos, sino con sola la muerte: El despedirles el múdo: todos parece que hazen mosa del viejo. No le admite el mundo a consejo, ni conuersacion: mayormente es del todo desechado, y estimado en poco, quando no responden las ca-

nas co las obras. Pues el dolor de ver el mundo perdido, porq como el va de mal en peor, no ay viejo que desde su mocedad no sienta la differencia, especialmente en comunidades, donde se ha criado, que es vno de los mayores tormetos que puede sentir: que como dize el Ecclesiastes, el q mas sabe del mundo, &c. Y aun Ciceron con la experiencia, alcanço esta sentencia. Finalmente dize en el mesmo lugar Ciceron, que cosa es ver vn viejo teblado, podrido, acorbado, sino vn muer- Cicero de to viuo, y vn viuo muriendo? Pues miradas vnas y otras cosas, y el poco remedio que ay en ninguna dellas, y que todas o las mas se hallan en qualquiera de los viejos, con razon gastamos vn discurso en su consuelo, y nos alargamos mas en el, que en otros, por ser mas general trabajo, y de mayor ne-

Ecclef. 1. Qui addie confolatio ne pro mor te filia, fol.20.

## ¶§. 2. De los consuelos de la vejez.

Iscrable cosa es la instabilidad de los desseos del hombre, que todo su desseo es llegar a la vejez , sus temores, no llegar, y sus desconsuelos y lagrimas en llegar:monstro increyble, sino fuera tan comun: todos quieren ser viejos, y nadie lo quiere ser: antes el serlo, lo tienen por miseria, y el dezirselo, por injuria, como si fuesse deshonra el auer vinido, y nadie se escapa desto. De aqui , los dientes postizos, la barba tenida y afeytada, como moços, los trages liuianos para aquella edad. Vn viejo, a vn amigo, que despues de muchos dias le dixo: Viejo eltays, y tengo os laltima, que quisiera veros como os vi la vltima vez. Respondio: Tampoco loco os parezco, que me quereys dessear mas locura? ruego os que no me ayays compassion porque soy viejo, auemela porque suy moço. La magestad desta sentencia no la puede entender, sino el que de ambas edades tiene experiencia: Mas vale a vn bueno y discreto, vn dia destos q tu lloras, que tienes, que vn año del que alabas: pues que el refran dizes No es el mal auer enuejecido, sino solo auer vinido. Assi como Dios puso consuelo en el mundo para todos los males:assi ordeno muchos, para los muchos, y mayores. Y a esta cuenta tiene el mal de la vejez muchos, aunque no parece q tenia necessidad de ninguno, lo que tan de veras en toda la vida se dessea, como ella: y tanto nos curamos de las enfermedades, y nos

Sapien. 5.

Dan. 28.

Iob. 7. Militia est vita homi nis super terram.

nos guardamos de la muerte por llegar a ella. En esfo se vee para que queriamos que llegasse la vejez, y qua mal empleada ha fido la vida paffada, pues fe te ha hecho tan breue: Si dizes que ha venido mas presto de lo que pensaste, bien parece que la passauas en contentos, pues se te hizo breue, y en pecados, como a los del infierno; que fi en trabajos y penitencia la pasfaras, larga se te vuiera hecho, como a los que dize la Escritura, hablando de en quanto trabajo se veran con el castigo de Dios, los que no guardaren su ley. Dize que començando el dia deffearan ver la noche: y començando la noche deffearan ver el dia, para ver si con cita mudança la aura de su trabajo, el qual les alarga los dias y las noches. Lo mismo dize Iob, q esta vida es vna pelea y continua lucha, y que andamos en ella. contando las horas, desseando que se acabe, no menos que el esclauo, trabajando y caminando dessea llegar a la noche: y lo misino el jornalero, dessea la tarde para descansar. Assi dize Iob, que tuno el las noches y dias trabajolissimos: de suerte, a quando yua a dormir, fe acoltana con este hipo, quando me leuantare, y quando fe leuantaua tornaua a dessear la noche. Heno de trabajos y dolores, hasta que anochecia. Pero al que le parece que la vejez ha venido presto, no ha viuido con mucho trabajo, y por esso bien le viene el tiempo dellos, que es la vejez:porque fi fuyfte y eres bueno, presto lo gozaras: v fi malo, tiempo es de emendar la vida y hazer penitencia. De que te quexas?quando viuias,o pefauas viuir azia atras, o quedar fiempre en la edad de veynte y cinco años, ay se vee quanto amor tienes fiempre a los deleytes de la mocedad. Buenos deleytes fon los del alma, que no se acaban, sino con ella, y ella no se acaba, y siempre la acompañan. Los del cuerpo, quando vienen traen pecado, quando se van dexan lagrimas y verguença: los primeros goza la vejez:ni tiene canas el alina, ni rugas, compon fu roltro : Con las rugas y canas, pocos dientes: y fealdad: ahorraras de vanidad, de espejo, y del desseo de ser visto de mugeres, y hallaras aqui mejor lo que deues dessear, y pondras los pensamientos donde los has de poner: Si te parece que passaron los mejores dias, todos son buenos para lo que fueron criados, y los mejores fon estos, y los demas malos para ti, folo tiene de bueno, auerfe passado. Assique si te parece que vino a priessa lo que desseauas, q era la vejez, no vino sino de espacio, sino que a los desapercebidos

dos y defacordados, todas las cosas vienen repentinas: y al contrario: Si auias de llorar la vejez, tarde co mengaste, desde luego pudieras, pues venias por el camino della:y si entonces la penfaras, no la fintieras agora: Faltante las fuerças ? Si fon las del cuerpo, no me espanto, pero las del anima no faltaran, antes seran mayores, que el bienauenturado sant Pablo dize, 2. Cor. 4. que aunque el hombre exterior se corrompa, pero el interior Licet is qui se renueua. A si que estas no falta, que son para obras de vie- &c. jo, sino es que quieres las de moço, y es fealdad: Como la de vn viejo Romano, que mandado del Principe que no trabajaffe, por fer viejo, y rico, fintiolo tato que fe tuno por muerto, y que su casa le tuniesse por tal:tanto le dolia no trabajar, como la vejez sea el descanso de los trabajos, y la quietud, y el exemplo della, y parezcan mal los viejos inquieros y bulli-

ciosos. no requesto con Y . shiv si eb obossume oraqeb, all Dios, con quiente auisa que la muerte esta cerca, se auia de assoner ou abraçar con gran contento. Quanto desseamos saber, poco mas o menos, el tiempo de nueltro fin ? quanto agradecemos a Dios das fenales del juyzio q vengan amonestando, aunque tan terribles? pues no ay cosa que con tanta certeza nos auise de la muerre, como la vejez: porque demas de los muchos ministros que trae consigo, y el estrago que viene haziendo, no se partira ella de nosotros, hasta que nos ponga con la muerte que anuncia. Y assi como vn dia de gran fielta, el sacristan de vna Iglesia la adereça y atauia quanto puede, que quando viene la Mista y visperas, es gloria entrar en ella, y a puesta de Soi la descompone y desatauia, y es señal que se acabo la fielta: A si el tiempo, quando somos niños, nos atauia para passar la fiesta desta vida, poniendonos dientes y muelas, sin las quales nacimos, disposicion del cuerpo, fuerças, barba, co-

lor, y otras cosas, y al cabo a la vejez, lo torna todo a quitar, porque entendamos que se acabo ya la fiesta desta vida: pues sabiendo que ella se ha de acabar, que mejor nueva que yrnos auisando poco a poco, para que aderecemos el camino? Que mas pudo nadie dessear? Ya conozco yo alguno que deide moço se lo rogo muy de veras a nueltro. Senor, que le dexasse llegar a la vejez, y no lo hazia tanto por viuir, quanto por lo que ella trae de prouecho, que ya dezia el a Dios, que por dar a entender bien su desseo, que le

-60007

Matth. 25

paffaffe

passasse de trevnta a sesenta años, sin passar por los de en medio:esto es, à le pusiesse luego en aquella flaqueza, y enfermedad, v trabajos q fuelen tener los viejos, y canas, y lo demas, y en la vezindad de la muerte : porque en esto ganaua no tener ya ocasion de dilatar la penitencia, ganana los desengaños desta vida, que hasta entonces no quieren venir de assiento. ganaua el buen conocimiento y sciencia que se alcança co la experiencia: porque aunque el refran dize : que libros, caminos, y dias, hazen al hombre sabio: pero mas los dias, que lo demas : porque estos enseñan por experiencia, que es madre de todas las sciencias:como el Sabio aborrece el viejo imprudente, por la ocasion que tiene de ser sabio. Ganana la mortificacion de las passiones, y el fin de los cuydados del. Que ha de ser de mi?no saber tan mal la muerte, y antes el desseo della, de puro cansancio de la vida. Y no sola esta persona, sino Dauid lo rogaua a Dios en vn lugar: No me llames Señor, en Ne reuoces medio de mis dias. Pues si ella es mensajera de la muerte de

Pfalm. me in dimi dio dierum meorum.

Heclef.25.

parte de Dios, y que trae configo tantos ministros y executores della, y nos dexa el animo fuerte y defembaraçado para aparejar el camino: Que mal nos haze esta edad ? y porq tendremos con ella desconsuelo, y no nos holgaremos con ella? antes la abracemos con alegria, mayormente, que de fuerça o de grado nos ha de acompañar hasta morir.

Y pues tantas razones ay de confuelo, y mas las que cor-

responde a los buenos pensamientos y desseos, embiados á los viejos, que razon ay de viuir desconsolados, sino tratar con alegria de aparejar su camino, recorrer la vida passada, como es oficio de los mismos viejos, quando viene la noche tomar vna vela, y recorrer todos los rincones de fu casa, no se le aya quedado algun ladron que le robe al tiempo del dormir? Mira no se te quede algo por hazer en tu conciencia, que con la larga vida tiene muchos rincones, y ha andado en ella mucha gente y ruydo de negocios: Esto puede mejor vn viejo hazer, pues todos son ya acabados: que esta es la razon que Eusebio Amissenus, Emisseno da Fe, porque el pensamiento de la muerte es mas profundo en los que se mueren, que mientras viuen : y dize, q al trifte pensamiento de la muerte en salud no le han dado puerta para negociar de espacio sus negocios, có nuestro coraçon, porque los negocios del mundo eran tantos y tan fanorecidos, que se le impedian: pero que al tiempo de la muerte.co-

te como ellos van despedidos como impertinentes, para lo q alli es necestario (de do viene, que el enfermo no admite negociantes ni deudores, ni pleyteantes en aquella hora, aunque le sean de interesse y importancia, todos los impide el de la muerte)assi entonces este pensamiento se apodera a su contento de todos los rincones del alma, y negocia como quiere: Pues por esta mesma razon digo, que el viejo tiene mas lugar, porque los pensamientos y negocios de Corte, hazienda, prerenfiones, han dado ya lugar: y assi con facilidad puede, y con espacio, tratar de su partida: No se yo lo que otros sienten, podra ser que les haga yo ventaja, en q he leydo mejores autores y libros, que ellos leeran en este : pero de solo auer tratado, y estudiado, y escrito este discurso, quedo tan consolado y alegre con mi edad, qual desseo que todos lo queden despues de leydo, con la fuya. En conclusion, estos consuelos son bastantes para el bueno, que el que se esta verde y moço de pensamientos, sin tenelle de saluarse, busque consuelo do pudiere, que aqui no sabemos darsele: que el cosuelo se hizo pa ra el que no puede remediarse:pero ay algunos que no quieren consuelo, sino remedio para no morir. Seneca dize. El codicioso de ponçona, hasta las hezes se la sorbe : Assi es el codicioso de viuir, el qual ni aun en la vltima vejez quiere morir.

Sene. li. z.
epist.71. su
pra modu
deditus, ve
neno sece
quoq; exor
bet, sie admodu vitæ
auidus que
nec extrema quide senecta
vult mori.

## DISCVRSO NONO, DELOS modu vitae

consuelos para los tristes, por su saluacion, por ser en el Euangelio pocos los que se saluan.



V C H A S personas ay que por la duda que tienen de su saluacion, viuen tristes, y desconsolados, y a la verdad es buena senal viuir con este cuydado, y darles pena, porque es señal del bue desseo de su alma: Son estos en dos maneras, a vnos les nace de la duda de su predestinacion, diziendo, que no saben si estan en el numero de los

escogidos de Dios, y que saben qua grande y quan cierto mal es no ser del numero dellos, y destos trataremos en el discurso q se sigue, aunq la materia del y la deste, con ser muy disse-

1a 3

rentes,

Matth. 7. Pauci inueniut ea

rentes, son algo parecidas, y assi se podran ayudar vna a otra con sus razones:otros tiené este pensamiento, por aner oydo dezir quan encarecidamente en toda la sagrada Escritura, especialmente en el Euangelio se dize, quan poquitos son los a fe han de saluar : y de ay vienen a temer, que no deuen de ser dellos: y a la verdad, confiderado quantas vezes, y con quanta ponderacion se dize en la sagrada Escritura, no aura hombre tan justo, que no le tiemble la contera, mayormete que es ne-

gocio tan importante, como caer a la parte de ser bienauen-

Ibidem.

turado, como Dios, o ser el mas miserable de todas las criaturas. Preguntado vn dia el Señor de sus discipulos, si son pocos o muchos los que se saluan : no les dixo, ni si, ni no, sino: Procurad de entrar por la puerta angosta, porque os digo q es muy estrecho el camino que lleua a la vida, y pocos atinan con el; y ancho y espacioso el del infierno, y muchos van por el:y como el que fabia fin errar folo vno, quantos fon los que se faluan, viendo que van tan poquitos, con vn suspiro, mirando al cielo dixo: O quan ancho y espacioso es el camino de la perdicion: y aunque el Señor no lo quiso dezir mas claro, harto lo dize el Espiritu santo en muchas partes : porque como

cosa tan importante, en todos tiempos y lugares, quiso que se predicasse y supiesse, porque si con saberse ella verdad, somos tan negligentes, que fuera si pensaran los hombres saluarse

stomo, predicando vn dia a los de Antiochia, dixo vna pala-

bra muy espantosa. Quantos pensays que se saluan en esta ciu-

Chryf. ho. todos, o condenarse pocos? El bienauenturado sant Chryso-40. ad populum.

. I.Cor.10.

tur.

Vt Iud & Iofue dici-

promission, aunque yuan guiados de Dios, y era figura de los Christianos de agora, que en comparacion de los que se condenan son dos, en comparacion de seyscientos mil, no contã-

1. Petr. 3.

Hai. 24.

dad tan populofa: trifte cosa es la que voy a dezir, pero ditela: No puedo hallar en tantos millares, cien personas que se saluen, y aun de essos tengo duda. Cierto es gran ponderacion en vna ciudad tan grande, y teniendo tal prelado, y tal do-Etrina: pero mas lo pondera el Apostol sant Pablo quando dize, que lo que antiguamente passo en el pueblo de Dios, era figura de lo de agora, y que no todos entraron en la tierra de

do mugeres ni niños. Y no se si es mas ponderacion la del di-Inuio, que sant Pedro dize que sue sigura de los que se han de faluar: y alli fueron folos ocho de todo el mundo, con lo qual concuerda lo de Esayas: Esto aura en medio de la tierra (ha-

blando del dia del juyzio) como el rebusco de los oliuares, o viñas acabada la cofecha: Assi quedaran los escogidos. Cosa es que todos entendemos, viñas hemos visto, y olinares, sal tu a passearte despues de la cosecha, y apenas veras vna azeytuna, ni vn grumito de vuas, sino qual o qual, que la mano codiciosa del vendimiador, no vio, o no pudo alcançar: De essa manera dize que será los q se han de saluar, y todo lo demas, a cargas llenas yra al infierno. En la Piscina vno solo sanaua. soan 5. Sant Pablo dize, que entre los que corren, vno solo lleua la 1. Cor. . joya, para significar quan pocos salen con ella, y aunque tambien dize el Euangelio, que en las bodas vno solo sue echado Matth. 22. y condenado a las tinieblas, por no tener alli vestidura de boda, esto no se dixo, sino porque en aquel estauan cifrados todos los malos:porque para el mal todos se hazen a vna: Y al reues, al bien no ay quien los junte, cada vno va por su parte a differentes contentos y interesses: lo qual hazen al contrario los buenos, que para el bien fon a vna, y al mal no los hallan. Assi que en aquel vno esta encerrada la multitud, q aca se dize de los condenados. Pues quando en Ezechiel mando Ezech. 9. Dios que vn Angel señalasse con el Tau, a los que no auia de ser muertos, con ser seys Angeles los que a priessa hazian la matança, y vno el que fenalaua, tenian ellos mas que hazer q el folo, en que se significana lo proprio. Pues no ha quedado por reuelaciones, porque el dia que sant Bernardo murio, segun se dize, sue reuelado a vn monge, q auian muerto treynta mil personas, y q solo S. Bernardo y el que lo reuelaua, auian quedado saluos. Y a otro Obispo de Paris aparecio vn maefiro, y dexadas otras colas a parte, le dixo, que estaua por sus pecados en el infierno: y pregunto al Obispo, si se auia acabado el mundo: y el Obispo dixo, q porque lo preguntaua: y el respondio, q era tan innumerable gete la que aquellos pocos dias auia baxado al infierno, que le parecia imposible quedar nadie ya sobre la tierra. Pero en buena razon cabe lo que dezimos, porque claro se vee, que los que conocemos al Saluador, en comparacion de los que no le creen ni conocen, somos poquissimos en este riaconcito, comparados con todo lo poblado de Africa y Asia, y lo de Europa, y los Indios que estan por descubrir, que es casi todo el mundo, y ninguno dellos fe salua, pues no ay nombre debaxo del cielo que tenga. virtud de faluarnos, sino el de Iesu Christo nuestro Senor, Actor. 4.

que solo es predicado y conocido en la Iglesia : fuera de la qual no ay faluarse nadie, como antiguamente suera de la arca de Noe: Pues de los Christianos que son los que hallaron y atinaron con el camino, quantos son los que le andan hasta el fin? Vnos le hallan y se quedan con solo hallalle, otros desmayan, o emperezan despues de començado: al fin pocos llegan al fin del, pues el Señor dize, que aun los que le hallan son muy pocos. Pues aclaremos mas esto: Ya se sabe, que este negocio ni ha

Rom. 2.

de yr por fauor, ni por ruegos, ni dineros, fino por la ley de Dios, el que la guardare, quien quiera que sea, sera saluo, y el que no, sease quien quisiere, se codenara. S. Pablo dize, que los que sin ley pecaron, seran juzgados sin ley, que son los Moros y Gentiles: y los que pecaron dentro en la ley, por ella seran

juzgados: y el Symbolo de Atanafio dize, y fe concluye con Matth. 25. esto. Los que hizieron buenas obras, yran a la vida eterna: y los q malas, al fuego eterno: y fin esto la Fe, ni el baptismo no les aprouechara fin las obras, fiédo capazes de hazellas. Pues veamos agora como se guarda la ley de Dios en el mundo, q grofferos, y quan faluages ay algunos hombres en algunos lugares pequeños, que diffolucion en las ciudades, que desconcierto en todos estados, quan viua y cruel la ambicion, y la anaricia: que desuergueça en la sensualidad, que poca verdad, que agraniados los pobres, que lisongeados los ricos, y que dissimulados sus pecados, que poca caridad y menos restitucion de honra y fama, de robos y de coechos, q poca penitencia y enmienda de vida: quien ay que haga escrupulo de lla-

Matth.7. mar necio a su proximo: Pues de esso hazeys cuenta? Pues Christo la haze tanto que para el dia della sera condenado al fuego eterno. Quantos ay tan limpios que si quiera no miren

mal a vna muger casada? ya que no se atreua a mas, por la ho-Matth s. ra,o por la justicia? Pues esso dize el Euangelio, que es sino interior adulterio, que se ha de castigar con infierno? Quantos ay que no juren mil juramentos sin verguença ni aduertecia, aunque se lo anisen? Pues esto tambien es camino de insierno: quantos se passan sin embidia de su proximo, sin auaricia y codicia desordenada? quantos perdonan injurias, y vencen co la facilidad deuida el furor contra quien les agravio? Pues si estos males son argumento de pocos saluos, que sera los mayores que estos, que tanto se vsan en el mundo? que solo po-

dria tener por escusa, ser tan comunes como dañosos: lo qual no escusa a nadie, pues no le mandaron yr al hilo de la gente en las costumbres: antes el Sabio manda apartarse della: No peques enla multitud y canalla de la ciudad, como quien dize: No te atreuas a pecar por ver que pecan muchos: Assi, que bien mirado, apenas ay quien guarde la ley de Dios en todos los estados: de lo qual se espanta Ieremias, diziendo: Andad por todas las calles de Ierusalem, y mirad con atencion, y buscad vn hombre que haga el deuer, y guarde lealtad, &c. quanto mas en el tiempo de agora, que creciendo las mercedes de Dios, ha crecido la desuerguença? Por esso llama la Escritura a los que se saluan, piedras preciosas, que en respeto de los peñalcos y o tras piedras, son muy pocas y raras, y por

esso preciosas.

Pues si assi es, no me espanto de quien dixo, que considerado esto, y quan pocos se ha de saluar, que le fuera mejor al hobre no auer nacido, que viuir a tanto peligro: pues a esta cuéta saca, que aun de los Christianos apenas se saluara vno de mil:al qual entre otras cosas le mouio vn lugar de Esdras, que Esdr. li.4; parece que dize lo mismo con despecho. Dize assi: Despues de auer echado de ver los pocos que se saluan : Y dize: Esta es mi razon primera y postrera, que si esto auia de ser, mejor suera no auer dado a Adan la tierra, o ya que se la dio, hazelle que no pecara: porque que aprouecha a los hombres viuir en tristeza, y muertos esperar el castigo? O Adan y que has hecho, porque tu condenacion no fue folo tuya, fino de todos nosotros que de ti nacimos: que nos aprouccha auersenos prometido vida inmortal, si nosotros hazemos obras de muerte? Y q sirue auersenos dado perpetua esperança, si nosotros nos hemos tornado malos y vanos? Y que aprouecha tener aparejadas moradas de salud y seguridad, si nosotros las desmerecemos con malos tratos? auer la gloria de Dios amparado a los que aunque tarde, entran por su camino, si nosotros andamos por el de los vicios?y auer descubierto el Parayso, cuyo feuto es sin corrupcion:y con seguridad y medicina, si nosotros no queremos entrar, sino por andar por trabajosos caminos? Y q aprouecha auer de resplandecer mas que las Estrellas, los rostros de los que siguieron la abseinencia, si los nuestros quedaran negros mas que la noche? Asi que los que profundamente vienen a considerar este negocio, les parece que suera me-

Hiere. 5. Circuite vias Hierusalem.

3-

jor no auer nacido, pues lo dixo el Redemptor de vno que se condeno. Pues a esta cuenta, menos me espanto de los que aunque no lleguen, o aporten a tan desesperado y melancolico pensamiento, alomenos andan melancolicos con este: Que ha de ser de mi entre tantos condenados, y tan pocos santos y bienauenturados? Quando vno solo se vuiera de condenar, y los demas saluarse, era cosa temerosissima, como lo fue a los Apostoles, quando oyeron que vno dellos auía de vender a su Maestro : quanto mas siendo tan pocos los que se faluan.

El primero y mas principal confuelo para esta melancolia, es vna de las razones della, que es, auer de ser juzgados por nuestras obras : porque si este pensamiento da pena y fatiga a vn hombre pecador, y contero con la miseria de sus pecados: confiesso que no tiene consuelo, sino razon de desconsolarse mucho, porque sin duda le vendra lo que teme, ni quiero saberle aunque le vuiera:porque ni en el infierno le ay, donde le esperan, ni aca quiere Dios que le aya, sino espatos que le encaminen a su conversion, que no es de las menores misericordias que Dios vsa en el mundo: que para esso dize el Apostol 1.Cor. 10. sant Pablo, que los pocos q entraron en la tierra de promission, eran figura de los que se saluan : y dize, que sue escrito para nuestra dorrina, y escarmiento de los que vinimos en el fin de los siglos: Pero si son gente que hecha penitencia, considerada la multitud y granedad de sus pecados, y la priessa y diligencia que muchos fieruos de Dios se dan a ganar el cielo, y a la poca porsia y embidia santa que ellos tienen a los q van delante: y que es Euangelio, que son poquitos los que se saluan: para estos tales es el cosuelo que aqui se pone, que para los malos feria nueno desconsuelo; y es lo grande, que cada

fotro, y la mesma Escritura vieja y nuena. A cada vno pre-Pfalm. 61. miara Dios segon sus obras (dize David.) Y sant Pablo, que cada vno lleuara el premio, segun su trabajo. Y el Euangelio dize: Si quieres entrar a la vida, guarda los mandamientos.

vno ha de ser juzgado por sus obras, pues esta en nuestra mano la libertad, y ofrecido a ella el fauor, para hazellas buenas y merecedoras de la vida eterna: Que mayor consuelo que estar en tu mano lo que mucho temes y te desconsuela? Pues esto nos predica el mesmo Enangelio que nos predica es-

El fegundo confuelo nos da S. Augustin: tratando de aque-112 pregunta de los Apostoles, si son pocos los que se saluan, y fu respuelta dize, que muchos son los que se saluan, lo qual colige de las palabras del Apocalypsi, que vio sant Iuan vna de verbis gran multitud de gente de bienauenturados:la qual ninguno fino Dios, pudiera contar de todas gentes, pueblos, y lenguas, que estauan ante el trono de Dios, vestidos de estolas blacas, y palmas en fus manos, que es auer labrado fus obras, y dadoles valor con la sangre del Cordero, como luego alli se dizc:y y la palma, la victoria de sus trabajos, y passiones de su carne, y esto despues de auer visto los ciento y quarenta y quatro mil de los Tribus de Ifrael:por los quales se entiende tabien numero grande, y no determinado: a lo qual podemos ayudar con lo que el Psalmista dize : Que los amigos de Dios los tiene el gran respeto, y que son tantos, que quando se parasse, o se atreniesse el a quererlos contar, se le multiplican como la arena de la mar. Y dize mas fant Augustin, que quando la Escritura dize,o da a entender que son pocos, que lo dize en coparacion de los que se condena, que assi comparados son casi nada: y esto es lo que dize sant Iuan Chrysostomo, y lo de Esayas, y sant Pablo: y no dizen mas las reuclaciones, porque fanto ay que dize, que si la Iglesia vuiesse de rezar de todos los fantos, auia para cada dia mas de cinco mil, de folos martyres, quanto mas los que alla estan fin auerse reuelado a la Iglefia, que fon fantos? Y por esfo algunos Doctores, tratando de las palabras de Esayas, de los olivares y viñas, pareciendoles sentencia muy rigurosa, si se entiende de todos los hombres que han sido, y seran desde el principio del mundo, dizen, que se entiende de los que se hallaren viuos el dia que venga al juyzio, donde aura mucha malicia y muy resfriada la caridad: y assi no es marauilla: Demanera, que no ay cosa que tanto dena melancolizar, ni lo de Esdras, pues hablamos con quien dessea, o procura hazer lo que alli dize que no hazemos, que haziendolo, y junto con lo que alli dize que Dios ha hecho de su parte, no ay para que dessear no auer nacido, porque en nuestra mano esta hazer lo que alli dize, por donde ganaremos todos la bienauenturança, porque aunque sean pocos los que le han de faluar, respecto de los condenados, pero muchos son, y haziendo lo que deuemos feremos dellos, aunque fean pocos. Y

Aug. tom. 10. fer. 32. Domini. Apoc. 7.

20, 100, 22,

con esto queda el bueno y desseoso de su salud, consolado sin que importe, que lo quede el que no lo es:fino que en esfo comience su desconsuelo, en que perpetuamente, sino muda la

vida, lo ha de viuir.
Pues que te melancoliza agora? Si quieres saluarte, en tu de verbis mano esta, con la gracia de Dios: Sino quieres, que echas menos? Si piesas saluarte sin penitencia, engañas te, y hazes injuria a la ley de Dios, y a los que la guardan. Enfadete, y melancolizete tu mala vida : consuelete lo que Christo padecio por por ti, auerguencete la determinacion y alegria con que los demas caminan este camino, sin tener mas prendas ni seguridad que tu:assegurare con la palabra de Dios, que te lo promete, y con lo que la santa esperança te solicita de dentro: pues ni Dios es pobre de gloria, ni escasso de ella, ni atado a tan corto numero, que antes que tu llegues este cumplido: Haz lo que deues, y firuele cumpliendo su ley, có tanto amor, que quando el se vuiesse seruido, y tu te quedasses suera de su gloria (que no quedaras fi le firues) quedes contento con auer hecho el deuer a lo que prometiste y professas, y el merece, q no fuera poca gloria quado otra faltara (que no faltara) pues esta tu esperança a tan firme y fuerte palabra arrimada.

## DISCURSO DECIMO, DE

consuelos para los que se afligen con la duda de su predestinacion.



V N Q V E como en el discurso passado queda dicho, la materia del, y la deste seã muy parecidas, porque lo mesmo es tratar de quan pocos se saluan, y de quan pocos fon los predestinados, pues solos ellos se saluan, y la mesma tristeza y desconsuelo da lo vno que lo otro: pero toda via se trata co particulares razones lo vno y lo

otro:porque bien pudieran ser pocos los predestinados,y saluarfe en nuestro tiempo muchos dellos, y al reues : y la pena de la duda de la predestinacion parece tener el remedio mas imposible:pero como quiera que sea, conviene tratarse lo que

a ella toca en efte discurso: porque ay algunos que se afligen mucho, pensando fi estan sus nombres escritos en aquel libro cerrado con los siete sellos del Apocalypsi: Y con este pensamiento afloxan vnos en el seruicio de Dios, diziendo, que de que sirue obrar si estan ya alli? otros, que que aprouecha matarse sino lo estan?especialmente con lo que ellos mas entienden, q es la presciencia de Dios: la qual se les entiende ser infalible y cierta, y aunque se les diga, y ellos sientan quedarles libertad en su aluedrio, no acaban de entender como la tengan, supuesta la sciencia de Dios, que no puede faltar: porque algunas cosas de nuestra santa Fe tienen esto, que apartadas cada vna por fi,se entienden, y juntas, no tambien: como tres, y vno en la Trinidad Dios y hombre, madre y Virgen: assi sciencia infalible de Dios, en lo que ha de ser de mi, bien se entiende por si:y assi mesmo la libertad de mi aluedrio: Pero junto vno y otro, se les haze dificil, y assi se arriman a lo que Dios sabe: aunque de predestinacion, no alcancen lo qe los sabios: los quales aun despues de bien sabido lo que de ello ay escrito, suelen dar principio a sus tristezas y melancolias, sabiendo que ay numero certissimo, de quien, y quantos son predestinados para la bienauenturança, y que para ello, ni vuo fauor, ni ay mudar la lista, ni bastara lagrimas ni ruegos, para quitar ni anadir en aquel libro vna sola persona, a las q solo Dios sabe que ay: lo qual dexo Dios tan escuro, y tan referuado a fola su infinita sabiduria : porque aun assi viuimos con tan poco recato y cuydado, de cosa que tanto importa, como ser de los que les cabran los mayores bienes:o de los que los mayores males de quantos ay criados, sin remedio ni esperança del para siempre jamas : que hiziera si cada vno supiera su suerte desde luego? pero aunque tenga este secreto su buen porque, no dexa de poner en cuydado a los hombres, y atormentar su alma, quando profundamente considera, que esta ya como dada su sentencia vitima a su parecer, sin que se aya tomado consulta con sus obras.

El consuelo desta congoxa y aflicion, no lo tomaremos de lo que parece dezir sant Hieronymo en algunos lugares, que H todos los que tienen Fe, y son Christianos son los predestinados, y solos ellos, que si esto suera verdad, era harto consuelo para los que la tenemos, pero demas de ser esto error grande, y muy vezino a los hereges, que dizen que sola la Fe

Apoc. 9.

Hieroni. Vide local apud Meadoga. q. 24. Hieron, în apolog, Ru fin. & Ione. 3. Vide Mendoça.

prot sold

basta para la saluacion: A sant Hieronymo no le passo por pesamiento tener ni enseñar tal salsedad, porque en los lugares que lo dize, o parece dezillo, habla y refiere sentencias de otros, como el tiene de costumbre para sacar en limpio las verdades. Lo qual parece, porque lo contrario desto tiene el por tal en otros muchos lugares, donde enseña claramente, q los -malos y reprobos, aunque sean Christianos yran al infierno, y fino dime de donde le nacian a este glorioso santo aquellos tã terribles miedos en medio de tan aspera penitencia, que dezia que qualquier sonido, aunque suesse el de los platos, quando comia, pensaua que era la trompeta del cielo, que llamaua a juyzio, si sentia que rodos los fieles eran predestinados, siedo el dellos? Lo qual quede dicho, porq si alguno encotrare alguno de los primeros lugares, entieda su sentencia catolica delle santo, por estotros, dode habla enseñando, y no por sentencia de otros: Antes del verdadero consuelo querria dar vn consejo, assi a letrados como a la gente, que no lo es, y aun quisiera convertir en el, el consuelo. Y es que no reparen en aueriguar cosas tã antiguas, y tan secretas del pecho de Dios, que el guardo y reservo para si, sin querer dar parte a hombres, Angeles, ni bienauenturados, sino que entendida la voluntad de Dios, sabida su ley y la misericordia con quos llama, combida y aun amenaza, fino venimos a su gracia y gloria, andemos este camino, y obremos sus mandamietos, siados de su palabra y misericordia, pues ni puede creerse que nos engañe, ni el arrifca algun interes en engañarnos. Gran loco seria el que yendo a pie algun camino con gran fiesta llegasse a vna fuente al pie de vna fierra, fresca, clara, que parece que se viene a los ojos, y combida con su frescura y refrigerio, sin estorno de nadie, y el con toda su sed y cansancio, no quisiesse bener y refrescarse, hasta saber donde nace aquella fuente, y en que peñas, y porque mineros viene, mayormente viendo q otros gozan de aquel bien sin essos cuydados ni curiosidades. Lo mesino puede juzgarse de vn hombre, que cargado de miserias, caminando por este valle de lagrimas, necessitado del focorro del cielo, fin auer otro en la redondez de la tierra, ni fuera della, y hallando vna fuete de gracia, Sacramentos, dotrina, consuelos, manjares, &c. se desconsuele, y no quiera el refresco tan hermoso, y rico, sin saber primero la primera fuéte del secreto de la predestinacion.

Lo segundo, quanto toca a la presciecia, y a la mesma predestinacion, sea lo que fuere, se aduierta, que ninguna fuerça nos haze para el mal, ni ninguna nos quita, ni fauor nos niega para el bien: antes nos esfuerça Dios a todos, combidandonos con su fauor, y desengañandonos, que sin el no podemos nada. Si passasse vna procession por vna calle, el que desde vna muy alta ventana la mirasse, no por ver los que vienen atras, los haze fuerça a que anden y passen delante: assi Dios q desde su eternidad mira nuestros tiempos que a sus ojos estan presentes con los passados, y por venir, y sabe y vee al Antechristo, antes que venga, sin hazerle fuerça que venga ni sea malo, pero para ver quan ignorante es el que haze aquella razon de que ya sabe Dios lo que ha de ser de mi, y que assi no ay para que fatigarme por obrar. Si dixesse esto el que ha de sembrar, pelear, caminar, &c. lo mesmo podras dezir y pensar fi Dios no lo supiesse. Finge que no ay Dios, que lo sepa, sino que todas las cosas estan encaminadas a sus fines como salieren: Ya se sabe si aura trigo, o no lo aura, que ha de ser vno o otro al cabo, al cabo. Pues que lo aya de auer, que no, paraque es trabajar y sembrar?porque si lo ha de auer, para que se tra baja en sementeras?y sino, mucho menos. Pero el cuerdo, responde que lo aura, si sembrares; y sino, no. Y esso se responde a lo que sabe Dios: Pero entrado mas adelante al secreto de la predestinacion, porque dize, elecion de Dios, para los que se han de saluar, pone los hombres en mas cuydado, que se yo si foy de los escogidos, o de los despedidos y repronados? Si todos hiziessemos essa cueta, no auria hobre consolado ni esforçado para obrar. El cofuelo es, que en mi mano esta el saluarme, porque por vna parte yo leo q Dios no quiere la muerte del pecador : y q assi lo tiene no solo dicho de su boca q esto fobraua, fino jurado por los Prophetas. Leo que quiere q to- Ezech sai dos fe saluen, leo que en qualquiera hora, que gimiere el pecador, no se acordara Dios de sus pecados, por muchos y gra- Tim. 6. ues que fea,y fino se acuerda, no le condenara por ellos, q esso es no acordarse. Leo q no tiene Dios acepcion de personas, Ezech. 3. fino que en qualquier gente, el que haze su voluntad es su ami Actor.10. go, y con derecho a la vida eterna. Leo en sant Pedro que 2. Petr. 3. Dios vsa de paciencia con los pecadores, no queriendo que ninguno perezca, fino que todos se conniertan a el por la penitencia, y que el que venciere, no le borrara del libro

Apoe. 3.

Tob. 3.

de la vida, y otros mil lugares, que para declarar su voluntad y desseo, hizo poner en la sagrada Escritura, y predicallo 2 los Predicadores. Por otra parte veo mi libertad y facilidad del camino por do se alcança la gloria, y creo el fauor para vencer la dificultad. Para esto ay libertad en mi,y licencia, y aun desseo de Dios, y au amenazas, sino lo procuro, que se me da a mi de sus secretos eternos, que ni entiendo, ni el quiso q yo entendiesse? Todo esto nos enseño aquella santa muger Sara, muger de Tobias, en aquella deuota oracion que hizo a Dios, donde entre otras dize estas palabras. Señor no esta en nuestra mano vuestro eterno cosejo:pero esto tiene por cierto el que te conoce y firue, que fi su vida estuciere en probacion (que es en examen y aprobacion) sera coronada: si en tribulació estuniere, sera librada : y si estuniere en pecados y penitencia, tiene licencia, y podra venir a tu misericordia. Esta es la cuenta que el Christiano ha de hazer. Yo no se, ni me pertenece saber el consejo de Dios, cerca de los bienauenturados, sino procurar yo de ser vno dellos, por el camino que la Fe me enseña, y este es confiar en Dios, que me premiara mis obras, y me librara de mis tribulaciones, y me perdonara mis pecados, si hiziere penitencia: y tras esto obrar guardando en todo su ley : si elto ay, sere saluo, que se me da a mi de todo lo que el no dixo, ni vo entiendo? Yo veo, que el lo promete, y puede cumplirlo, y deue a quien es, no faltar en lo que promete y jura: veo que puedo cumplir con su gracia lo q me manda, y se que el dia de la cuenta, no dize que me condenara, porque no me predestino, fino porque no obre lo que me mando:ni que me saluara solo por ser predestinado, aunque esto es necessario serlo, sino por las obras que vuiere hecho: lo demas que importa, para lo que yo tengo de hazer?y quãdo venga el fin de tu vida, si has sido malo y quebrantado su santa ley, no tienes que quexarte, que no te predestinaron: Si guardaste bien esta, y mueres en amistad de Dios, sin duda recibiras en premio la gloria. Y quando auiendo hecho rodo esto, se pudiesse creer, o imaginar de tan buen Dios que no cumpliesse su palabra, y te condenasse, que mas gloria, y satisfacion dessearas, que auer conuencido a Dios, que heziste tu el deuer, aunque el no te lo premiasse quanto mas que no solo es fidelissimo aquel Senor en cumplir su palabra en fauor del que a el se connierte, massi alguna parece auer quebratado,

res la que fignifica amenaza y castigo, aunque no trayga códicion de penitencia, fino que se aya pronunciado la sentencia sin esta condicion, cuyo exemplo es de los de Niniue, aunque no Ion. 4. se les predico que hiziessen penitencia, sino llanamente q auian de ser destruydos, los perdono Dios, y aun reprehendio al propheta, porque boluia por la honra de su palabra y prophecia: porque no la mostrana estimar Dios en tanto, quato perdonar los pecadores arrepentidos. Y auiendo dicho en el Euangelio Matth. 10. resolutamente, que quien le negasse delante de los hombres, el le negaria delate de su padre, quando sant Pedro le nego la no-Luc. 22. che de la passion, no solo le perdono, haziendo penitencia, mas Matth. 26. aun le miro para q la hizieffe, mira quan lexos esta Dios de cerrarte la puerta del cielo, y embidiarte tu gloria, pues por tantos caminos te la busca. Y fino dame vno que aya hecho el deuer, que no aya sido premiado, o que fruto sacaria Dios de no querer lleuarte a sugloria, si la mereciste, auiendote dado tantas palabras, y combidado con tantos halagos y promessas. Y porque de todas partes tengas consuelo, puedes pensar, q

eres del numero de los predestinados, aunq Dios te reuelasse lo contrario, q entonces auias de entender, que era o amenaza, o otra cosa q no te cortasse las esperanças del cielo. Pero los que nacemos y nos criamos con la leche de la Iglefia, y perseueramos en ella con firme voluntad, mayorméte los que con desseo oymos la palabra de Dios, y continuamos sus Sacramentos, los que padecemos trabajos con paciencia, y andamos solicitos de Damase. nuestra salud, gran confiança hemos de tener, que somos de los Ser. de deescogidos. Y para tener elto por algun consuelo, basta ser opi- functis pro nion de algunos graues Doctores, que aunque de todos los houpe finem. bres del mundo los menos son los que se saluan, pero de los fie- sa Aurea les que estan dentro de la Iglesia, los menos son los que se con- tract 2. sudenan. Esta opinion parece tener el bienauenturado sant Iuan per Euang. Damasceno, aunque habla con alguna escuridad. Tienela Syl- septuagesinestro en la Rosa Aurea por probable, y el doctissimo Maestro fray Francisco de Christo Augustino, Cathedratico de Coym- Christo. 1. bra. Cartagena en sus discursos, y otros. Y dexadas otras razo- sent.d. 400. nes, q ellos traen, la experiecia nos enseña, que entre Christia- & 41 9.5. nos los mas son los q mueren confessando a Dios, y pidiendole de repromisericordia y perdon de sus pecados, pidiendo y recibiendo Carrag. los fantos Sacramentos, con fenales de dolor, de auer ofendido difc. de a Dios, alomenos, qual se requiere y basta con el Sacramento prædest.

de la penitencia, que reciben: y los demas: y por otra parte vemos fer muy pocos los que mueren con señales de condenació: ni fon muchos los que mueren subitamente, ni blasfemado, sino los que no mueron en su juyzio. De donde se conjectura piadosamente, que denésser entre Christianos los mas los que se salname y los menos los que se condenan. Lo qual parece tambien por esta comparacion. Quando se leuanta vua obra de vu gran or des Memplo (como la que agora fe leuanta en el de Granada donde esto se escriue) para el qual se labra mucho material de piedra, .ss ou y madera: al que preguntafie, de que piedra, o madera se auia de hazer aquel templo, qualquiera podria responder, que aque-March. Eb. llas piedras y maderos que alli fe estan labrando se han escogido y traydo para esfo, aunque algunas saldran quebradas: y algunos de los maderos podridos, aunque los menos:pero que la piedra y madera que faltana para acabar aquella obra no fabe de que pinares, o canteras, se ania de traet. A si podemos penfar, que todos los Christianos nos estamos labrando, para ferpiedras del edificio de aquella ciudad fanta de Ierufalem, la del cielo, en el taller de la Iglesia (como ella canta en vn hymano) con ayunos, oraciones, disciplinas, Sacramentos, afliciones, y trabajos, y q algunos faldran quebrados, o podridos y inutiles, aunque los menos, y afsi no fe faluaran : y que los que Dios tiene por traer a su Iglesia de suera della, no sabemos quien, ni quantos, ni si feran de las Indias, o de los Iudios, o de los Moros, porque este secreto, para si le tiene resernado. Este consuelo, aunque se funda en sola opinion, no dexa de ser de algun alinio y consuelo para el Christiano, que deste pensamiento suele melancolizarse, si quiera pensar, que ay algun Doctor que assi lo sienta: Pero no por esso tomes tu de aqui ocasion para dar en otro extremo, de demasiada confiança y floxedad, antes en medio de los temores, y confianças demasiadas, procura hazer buenas obras, porque sin ellas no podras alcançar el sin de la predestinacion, en que assi confiares : siguiendo el consejo del ve per bo- Apostol S. Pedro, quando dize. Hermanos trabajad de hazer, mediante las buenas obras, cierta vueltra vocacion y predeftinacion. En las quales palabras, para quitar tu melancolia, habla contigo y con todos de su predestinacion sin diferencia: y & electio- para corregir la demassada consiança dize, que trabajes de assenem facia guralla con buenas obras.

Tunfionibus præfuris expolivi lapides, &c.

Satagite na opera certam ve Aram vo-

Di Dia

# DISCVRSO VNDECIMO DEL

consuelo en el vitimo y mas terrible trance y trabajo, que es la muerte.



LEGADO hemos al mayor mal de los males de pena desta vida, para quié parece hallar en hombre cerradas todas las puertas del consuelo, que es la muerte, porque si a los menores y particulares hemos buscadolos suyos, si la muerte del deudo, o amigo requiere consuelo, que hara la propria que duele mas? Si la ceguedad, destierro,

pobreza, enfermedad, que sera donde se junta todo, pues todo lo de aca se acaba con la muerte? Por esso la pusimos entre los demas trabajos, q requieren consuelo, pues ella lo es tan grande, que no folo la misma muerte, que esta no tiene aca confuelo, pues luego se le ha de dar en ella, o perder la esperança del para siempre, sino la memoria sola de que hemos de morir. Y esto no para qualquier memoria, pues aunque cada dia nos la despierte Dios con rodas las cosas que se acaban, y co la muerte de otros, que para esso ordeno su providencia, que no muriessemos todos juntos, porq vnos a otros nos tirassemos de la fal da:la Iglesia con sus oficios y campanas, y el cielo y la naturaleza con fus monimientos, generaciones y corrupciones:con todo esso ay ta poco desconsuelo có este pensamiento, que mas necessidad tiene el mudo de espantos nueuos, y de atemorizar y melancolizar a los hobres, y facallos de fu desprecio y oluido, q de consolaflos Lo qual en los primeros años de la Iglessa era muy al reues, q el penfamiento de la muerte los paraua tristes y marchitos. Y por esto la Iglesia en las Epistolas y Euangelios del oficio de difuntos, ponia los confuelos de la fagrada Escritura, los quales dura hatta aora. Assi g para eltos descuydados no ania necessidad deste discurso, fino para los que en la enfermedad está desahuziados de los medicos, o los q tiene sen tencia de muerte, q por las justicias se ha de executar, porq sue le a algunos tomarles este pensamiento el coraçon, de suerte q apenas estan arentos a lo q fe les dize, cuya razon es de Eufebio Emissemo, porque al pobre pensamiento, hasta entonces no le hán dexado dezir su razon los negocios del mundo: y agora como ellos se fueron, se apodera del coração a sir plazer, y pare-

Emissenus

Es log E

ce que dexa en entrando arrancadas las puertas, para que no pueda otro entrar, aunque sea de consejo y traça, para hazer lo que conuiene. El qual es de tanta suerça, que en vna noche se ha visto encanecer vn cauallero, que otro dia ania de morir degollado, y vnahorcado vuo (dize S. Iuan Chrysostomo) que librado de la muerte, despues juro, que no daria señas porque calles le auian lleuado, ni si auia encontrado gente, &c. tan enagenado yua, quando lo lleuanan a morir, y no ay que buscar exemplos, pues el Redemptor del mundo con el pensamiento de lo que odia auia de passar, se quiso necessitar, lleno de temor y tristeza, del cósuelo de vn Angel, y de sus discipulos, que a aquella hora dormia descuydados, no teniendo tatas causas como nosotros, de temer y desconsolarse, aun en quanto hombre, las quales sera bien que digamos, para que mas cumplido se de despues el consuelo.

Luc. 22.

¶ S. I. De quatro razones de desconsuelo que suelen mouer a tri steza a los que mueren.

O todos en la muerre tienen la mesma razon de des-consuelo: vnos tienen vnas, otros otras, otros todas, vnos ay que ponen los ojos en que se veen deshazer el compuelto de su persona, dado que el alma no se deshaga ni muera: pero el cuerpo va a fer podrido y manjar de gusanos, que es vna pena natural que todas las cosas tienen, y la huyen, aunque no fean fenfibles, y esta es la razon de que todas las cosas, cada vna en su tanto procura su conservacion, como Ciceron dize:pero mas el hombre, que conoce fu ser y su dignidad, y como en el estan todas las naturalezas criadas, assi espirituales como corporales, pues entiende con los Angeles, fiente con los animales, y crece con las plantas, y tiene cuerpo con las piedras, &c.y rodo con mas perfecion, q fuera del esta: porq esta les viene de la compania con el entendimiento. Cosa es q da parte de melancolia, pensar que se deshaze, como yo vi a vn gran medico co ella, por esta razon, al tiempo de su muerte. Fuera de esso aquella tan dulce y tan antigua compañia de cuerpo y alma, q tan juntos han andado, desde la niñez ta concertados, y tan a vna; que ambos trabajan cada vno por su parte por conservarse juntos, y no solo los hombres, que gustan de esta vida con osuido de la otra: pero los santos que faben sus peleas, y que son dos tan contrarias naturalezas, sant Pablo

Cicero rade officino

3. Coff 44

CORI

con saber q si se deshaze esta casa de tierra, tenemos otra en los cielos, no hecha por manos de hombres, sabiendo quanta pena le daua viuir en este cuerpo, que sentia otra ley repugnate a la de su alma, &c. q se le yua a las barbas: con todo dize, q no que- Nolumus ria q le desnudassen, sino que le vistiessen la otra sobre esta vida, tanto lo temia: y no es mucho que dos naturalezas, aunque sea tan contrarias, tengan este sentimiento de apartarse, pues dos bueyes le tienen: que han arado juntos, y dos cauallos o mulas, que han seruido juntos a vn señor. Al fin no ay nadie que no tenga experiencia de la fuerça que tiene vna larga compania, aunque naturalmente no se aya juntado (como esta) sino a caso, quanto mas las dos q han viuido juntas tantos años, de lo qual es señal, quando vna cuchillada por pequeña que sea en vn dedo, lo que duele aquella pequeña division y apartamiento.

Otros ay que sienten la muerte por el amor que tienen a lo que aca dexan, muger, hijos, amigos, oficio, hazieda, que muchas vezes dexan, quando mas contento tienen,a su pesar: aunque algunas vezes dan a entender, o el demonio los engaña, que lo sienten por piedad de la soledad de la muger, de la criança de los hijos pequeños, &c. pero realmente es engaño, que no es, sino el arrancarse ellos de lo que tantas rayzes tiene en el coraçon, como acaece en un arbol, que esta muy arraygado, como vna enzina vieja q ha echado ran largas y hondas rayzes, que atrauiessan los caminos, que para arrancalla de quajo se juntan muchos hombres, y có fogas, gritos, fuerças, cortadas por mil partes las rayzes, de lo qual si tuuiera sentido diera el arbol mil gritos de dolor, y al cabo con gran maña y fuerça, con dificultad sale de rayz, y con todo lleua tras si gran parte de tierra, lo qual no haze vna lechuga, que asida de vn niño sale luego, porque no estaua muy arraygada.

Otros sienten la muerte por algun escrupulo de consciencia de algun pecadillo, o mala rayz, que siempre trae alli pegada, q aunque toda la vida no perdona este pesquisidor terrible, pero mas en aquel punto, porque como fant Iuan Chryfostomo di- Ho.; deLa ze, es yn Alcalde que Dios tiene en nuestra alma, que es muy zare.to.2. parecido al mesmo Dios, porque aunque no siempre nos trae a juyzio, pero la mayor parte de la vida nos trae, porque lo de- Conscienmas seria insufrible tormento, pero nunca se despide de noso-tia mille tros, antes lo mas del tiempo nos esta acusando, y ella se trae testes. los testigos, antes ella lo es millon dellos, como el refra Latino

fed fuper westiri.

3.

dize,

03311

dize, y no folo quando hazemos el pecado, ni folo por auelle hecho, fino quando otro oymos o vemos que le cometio nos atormenta, y quando por el suyo castiga Dios, o la justicia a otro, padecemos tormento por el nuestro. Iuez sin doblar su vara, que ni siruen dones ni ruegos, todo es como el mesmo Dios. Assi que si vn padre ri ne a su hijo muchas vezes, y le caftiga y no aprouecha, al fin le echa de cafa, y con effo fe acaba: pero este juez riguroso, auque cada dia nos amonesta, y nos remuerde, nunca nos echa de si, ni se va halta la muerte, antes entonces es quando mas dolor y mas priessa y mas tormento da, como vee que se llega la hora de executarse la sentencia, con q nos ha toda la vida amenazado, porque en el resto della, parte con el descuydo, parte con el regalo, parte con los plazos largos que el hombre se promete, no atormenta tanto como entonces, que todo va trocandose, assi como quando estando la cana del pescador a la orilla del rio con vna carretilla de sedal muy largo, si pica vn pez grande, y se traga el anzuelo, no le siente mucho ni siempre, sino poco, y de quando en quando, con las fuerças que tiene, y con la larga cuerda que alcança, y con la libertad que experimenta por todo quanto alcança el rio:pero al cabo, quando las fuerças le faltan y le va llegando a la orilla la cauta mano del pescador, quando ya tiene mas fuerça el que tira, que el pez para resistir, entonces comiença a sentir lo que el engaño antes le encubria:assi quando el demonio pone en el coraçon de vn hombre descuydado algun anzuelo de codicia, embidia, vengança, o deshonestidad, el qual tenga embuelto en algun miserable contento, con la libertad que experimenta, y algunas obras buenas que haze, y algunos pensamientos buenos que tiene fabrosos, y con la larga vida que se promete, aunque alguna vez le remuerde la consciencia, no haze mucho caso, hasta que se vee sin fuerças, y con grauissima disicultad de salir dello, y traydo por la fuerça de la muerte, entoces comiença a sentir dolor y tristeza incomparable, y desconfuelo grande de la prissa que le dan, y de la poca que para salir de aquel enredo vee que el puede darse.

Otros ay, y desto pocos se escapan, que aunque no sientan en su alma estoruo, ni escrupulo de los que agora deziamos, pero temen vn passo tan peligroso como aquel, considerando, quan gran mudança es aquella, en que se dexa atras el mundo, toda

12 VI+

la vida passada, y todas sus cosas para no vellas mas: no mas luz, ni mas hombres ni oficios, ni pleytos, no mas caminos, ni ciudades, ni tratos, ni conuerfaciones, y lo que mas es, no mas teplos, confessiones, comuniones, Iubileos, campanas, Sermones, Sacramentos. Esto es lo que dezia en su Cantico el Rey Eze- Esai.; 8. chias: Ya no vere mas los hombres. Y quando piensa que de ay Non aspia poco se ha de començar a andar por otra region no conocia ciá homida, ni aun confiderada, antes aborrecida y oluidada, donde no nem vltra le han de valer sus traças, fauores, ni mañas, ni mentiras, ni ha- tore quiezienda, ni dinero, ni otras cosas en que confiana, y con que se tis, &c. apadrinaua quando viuia, y que todo quanto ha hecho y pensado ha de ser alli cernido, relatado y juzgado, por quien nada se le esconde, ni cosa por menuda que sea, ha de dexar de traer a juyzio, y que de alli ha de refultar gloria, o infierno para fiempre, ni auer en esto medio, ni valer lagrimas ni ruegos, ni aun fauores, que todo se queda atras, y que de lo q de alli resultare, no ha de auer mudança ni quiebra, mientras Dios fuere Dios, y que no sabemos que suerte destas le ha de caber, y que antes ay que temer por el tropel de pecados que alli se ofrecen a la memoria, aunque no son todos los que estan frescos a la de Dios:y que dize el Sabio, que ay vn camino que parece al hom- Prou. 14: bre justo, cuyo paradero es la muerte, &c. y que la vida se ha Est via que passado con descuydo, y aun desprecio, sin querer salir de la mini iusta. ignorancia de tantas cosas como para aquella hora era ne- &c. cessario auer proncydo: No es possible dexar de atormentar el alma vn extraordinario desconsuelo, que la congoxe vehementissimamente. Exemplo sea Iacob, quado supo que su her- Gen. 33. mano salia a el con quarenta hombres, el qual sabia que estana con el muy enojado, començo a temer de sus hijos y muger, y de si mesmo, y começo a pensar de embialle presentes, y a boluerse a Dios con gran deuocion y lagrimas: Senor, yo soy menos que vuestras misericordias, y menos que quantas palabras me aueys cuplido, libradme Senor de las manos de mi hermano, que le tengo grandissimo miedo, porque no venga y me defiruya a mi y a mis hijos y muger: y al cabo confortado con la diuina vision y bendicion, llego al hermano con nueua cortesia humillado: postrose siete vezes delate del en tierra, para ablandar y amansar el animo de su hermano, con estas humildades nunca oydas: Pues agora cotejemos, peligro con peligro, negocio con negocio, y persona con persona: Auia Iacob ofendi-Bb 4

do a su hermano, vna sola vez, si se puede llamar aquella osensa, tu a Dios infinitas vezes, que es Sesor de tanta Magestad.
Esau podia matar solo el cuerpo aca, Dios todo, y embiarte al
infierno: que tiene que ver su miedo có este, que dádole el presente, y no queriendose, dize que no tiene necessidad, sino de su
gracia. Que sera del que tiene alli las llaues de vida y muerte?
Pues este es el miedo de que ningun pecador se escapa, ni halla
consuelo para esta congoxa, y este es el que dixo S. Agaton, del
con si moria, a sus discipulos. Demanera, que por vna o otra razon destas quatro, o por dos, o tres, o todas juntas, sin otras mu
chas, que a ellas se reduzen, no ay hombre que muera regular
mente sin desconsuelo.

¶ §. 2. De los consuelos para estas congoxas.

L mejor remedio para tener consuelo en estos traces, si los hombres quisiessen, es buscalle con tiempo, apercibiendose de buena vida, mientras ay salud, y preuenirse de espacio, de lo que entonces le requiere, y no se les concede, y esto se haria viuiendo siempre para morir, esto es dezir que se encammen todas las obras a assegurar y alegrar aquella hora, como si vuiesse de venir masiana. O quantas liciones desto has tenido en los temores de tus enfermedades, que arrepentimiento del tiempo perdido, q desseos de escapar para hazer penirencia, q propositos, q salen pronunciados con despecho de la enmienda de la vida, de despreciar, no solo lo que a Dios ofende, fino lo que no le firue, salidos del desengaño, que alli aprendiste. Sino q salido del potro, como vil esclano, tornas a dezir, q lo heziste de temor, y q bueno es el mundo. O si viniessemos siepre con aquella atencion y determinacion de sernir a Dios, y essa vida q alli desseamos no la desperdiciassemos tan prodigamente, sino que viuiessemos de tal arte, y suessemos rales, quales en aquella hora querriamos ser hallados, que al fin vna vez que otra te ha de negar Dios el plazo, y quedaras por ventura burlado, con la peor burla que te puedes hazer y mas perniciosa. El bienauenturado sant Iuan Chrysostomo dize, que esso quiso dezir el Senor, quando dize: Quien quisiere seguirme, nieguese a si mismo, y tome su Cruz acuestas, y sigame. Dize el santo: No quiere dezir, que tomemos el madero a los ombros, sino que muramos cada dia y hagamos cuenta en la manana, que a la tarde ha de ser nuestro sin : como el ajusticia-

Matth. 10. Hom.z. de gruce to.3.

50

ajusticiado, que no tiene cuenta con mundo ni gente, fino con folo mirar al Christo que llena en las manos, al confessor que le va aconsejando lo que ha de hazer:que es dezir, que ordenemos la vida, como la ordenamos en el desseo, y proposito a la hora q tanto la desseamos buena. Assi que con este cuydado en la vida fobraria consuelo al tiempo del salir della: como lo han tenido y mostrado muchas personas religiosas aun en nuestros tiépos, fuera de la gran alegria de los santos, con que han dado el espiritu a Dios, porque trocaron, aunque barato, todo el contento y consuelo de la vida por aquel breue de la muerre, que no por esso es menos precioso, porque en quilates excede a quanto se ha podido tener con quantos deleytes, mandos, y tesoros pue-

den en la tierra dessearse, ni imaginarse.

Pero ya que, o por llegar tarde este cosejo, o porque llegando a tiempo no fue recebido: pondremos aqui los consuelos q se ofrecieren. Lo primero, el que le duele por ver que se deshaze vna criatura ran noble como el hombre, en quien se encierra rodas las naturalezas có mas nobleza por la compañía del entendimiento. Acuerdese que assi como se encierran todas ellas en el hombre, assi se encierran las miserias de rodas ellas, porque assi como està en el la naturaleza corporal de la piedra, assi lo està su pesadumbre, si el crecer de las plantas, assi està su corrup cion y muerte, y como esta el sentir de los animales, assi està sus Psal. 18. furias y passiones. Esto es lo que Dauid dize. El hombre es todas las vanidades juntas en su mas felice estado : y aun la natu- me vajuer raleza del hombre, en que comunica con los Angeles, que es el fa vanitas, entendimiento, tiene sus imperfeciones, porque en esta vida en &c. tiende por discursos y errores, y con dependencia de los sentidos del cuerpo: las quales miserias tambien se acaban con el sujeto que todas las encierra. Y que este acabarse, no es acabarse, fino mejorarfe, porque el alma queda bienauenturada fin aquellas imperfeciones de su entender, y el cuerpo sin las q con las demas cosas comunica, la mejora de alma y cuerpo, quanto al saber, gozar, &c. y los quatro dotes pone sant Pablo juntos: lo 1. Cor. 13. qual haze para consolar los tristes, por esta razó de la muerte. Seminatur Assi que como son para mejorarse, no deue tener desconsuelo. male, sur-Que quando vn hombre tiene vn jarro viejo de plata, suzio, y get spirigaitado, y abollado, y agujerado, el mesmo le liena al platero, tuale, &c. y se lo paga porque le funda y se le renueue: y si el jarro tuuiera juyzio, se holgara y se lo agradeciera: porque aunque le quito y deshizo la primera hechura, le quitò la fealdad y faltas, y le dexo

6.

Bb 5

dexo hermoso y sin ellas. Ni dexar la compassia deue desconso lar, quando es para juntarse mejor, y sin dasso ni temor de apar tarse: como aca se aparta por este respeto los casados que mas se quieren. No se quita por esso el sentimiento, pero mitigase con esta esperança y consideracion: mayormente, que entonces ordenò Dios que estas miserias y pesadumbres del cuerpo, y do lores y achaques, se sintiessen mas en aquel tiempo: porque con

menos pena se dexasse la vida que tantas tiene.

Si el desconsuelo y pena es por el amor que tienes a lo q dexas, si el titulo y sobre escrito es de piedad, y verdadero, mas fa cil sera el consuelo:pero suele ser tentacion del demonio, para ocuparte el pensamiento con buen color de que no te receles, para que no trates de lo que mas te importa para la falud de tu alma en aquel trace, donde es menester doblar el cuydado, pues el demonio le tresdobla, por ser la llaue de todo el processo de la vida, y la importancia de tu faluacion, o condenacion, si vuie re descuydo o falta. Pero sea,o no sea el titulo verdadero, es ne cessario salir presto del. Lo primero, porque de quanto te fatigares por esso, ningun fruto se saca mas que essa fatiga, porque ordenadas bien las cosas cerca de lo que queda, no ha de auer mas assi que assi, porque tu te mates ni congoxes. Lo segundo, piensa que de todo esso que lleuas cuydado, queda encargado el padre de los huerfanos, y el juez de las biudas: solo los encomie da a el, y cuyda de tu anima, imitando al mesmo Señor, que para tu exemplo, despues de la cena, el dia que murio, aunque tenia tanto amor a sus dicipulos, que para apartarse dellos vn ti ro de piedra, dize que se arrancò de ellos por este termino, para significar su amor, pero no hizo mas de encomendallos a su Padre despues de la Cena, y tratar sus negocios de la muerte y redempcion del mundo. Assi has tu a tus hijos y casa: el qual tiene de todas las cosas tan gran prouidencia, que tiene contados los cabellos de cada vno. Pues que fera (como S. Augustin dize) de sus animas, de su sustento, y de su remedio? A si que co mo S. Pedro dize, echa todo el cuydado en este Señor, sin quedarte ninguno de essos que agora te le dan, porque el tiene tan to cuydado dellos, que con ninguno que tu tengas, ni te congo xes, puedes proueer tambien lo que cerca dellos desseas, como con encomendarselos. Allende desto, pues de Dios recebiste estas cosas, ya es tiempo que se las bueluas, pues es el, el que te las pide y aparta dellas. Defnudo naciste, y sabes que desnu-

Pfal, 46.

7.

Luc. 22.

Omne foli citudinem preiicientes in eum quoniam, &c. do has de salir desta vida, procura de dexar carga tan pesada, y que tanto estorua a tan estrecho camino, que podria ser no poder passar con estos cuydados su angostura : mira a Iesu Christo que desnudo muere en vna Cruz, sin cuydado de cosa temporal: mira a Iob que contento padece, diziendo las palabras que agora te dixe: Santa Marta se mandò poner, descubier to el cielo y sobre ceniza, para dar su espiritu: sant Martin se mandò poner en tierra, dizien do, que esta era muerte de Christianos:y lo mismo hizo sant Francisco desnudo en tierra: sant Luys Rey de Francia, en el fuelo fobre ceniza, y estendidos los braços a modo de Cruz: de los quales y otros muchos exemplos de santos se toma la santa costumbre que la orden de sant Augustin tiene quando muere vu religioso, que en testimonio de su pobreza que professo, y que libros, cama y vestidos, y lo demas tenia con licencia, y a vso, por mano y licencia de su pre lado, antes que muera, y ayudandolo el mesmo, se le haze inuétario de lo que tiene en su celda sin quedar vn alfiler, y parte dello se lleua luego a do el Prior manda, y alli protesta el defunto, o enfermo, que ninguna cosa de aquellas es suya, y q mue re pobre de Iesu Christo, sin quedarle aun mortaja con que le aya de enterrar, la qual despues de muerto se prouee, solo queda con sus buenas obras, y con esto muere con grandissimo con suelo, y le dexa a todos los religiosos circunstantes. Pues quádo no vses tu desta ceremonia, o declaracion, porque no conuie ne con tuestado, alomenos desnuda tu memoria y pensamiento, de todo lo que no es Dios, para que solo su desseo te de cuydado, oluidado todo lo que no es el, ora fean hijos, ora oficios, ora aficiones, ora riquezas, entendiedo que todo aquello te fue dado para instrumento y ayuda de alcançar a Dios en vida, y no para estoruartelo en la muerte, y esto te sera ocasion de gra dissimo consuelo, y de no menor merecimiento, y de facilidad para restituyr lo que deues, y repartir alegremente lo que no deues.

Quando el desconsuelo nace de la conciencia, no se le puede dar consuelo debaxo del cielo, porque no es de los juezes que Vide Chri se aplacan (como deziamos) con ruegos, ni de los que se oluida, so. to. 2. ho. ni de los que se cohechan, pero puedese dar remedio: y este sea. 3. de Laza. Que si lo que inquieta es cosa ligera, que suelen llamar, escrupulo, facil es de desechar co consejo del confessor. Pero ni hablamos de esso, ni creo que en aquel tiempo desassossiegan efcru-

escrupulos, ni ninerias: porque yo he visto muy desassosegados escrupulosos, que as tiempo de la muerte parte sossegadissimos y alegres:lo qual entiendo que es galardon de Dios, en pago de lo que por su temor se afligieron quando viuian : porque algunos escrup ulos, aunque otros nacen de soberuia y necedad, pero otros de enfermedad y de temor de Dios:en los quales pade ce vaa persona, como otras con otros trabajos: y si los llenã co paciencia, aquella inquietud y desseo de no ofendelle, les paga Dios con la quietud de la muerte. Assi, que pocas vezes creo, q fera de aqui este desconsuelo, sino de algo que con razo ha dias que fatiga el coraçon: de lo qual digo, que aunque no ay consue lo, pero ay remedio: y folo es falir de aquel negocio con penitencia y satisfacion, toda la que ouiere lugar:y si es necessaria restitucion de fama, o de hazienda, y lo que la muerte no diere lugar de hazer, por su persona, lo dexe luego en el testamento: si por personas terceras no se pudiere luego hazer, o deshazer, o enmendar. Demanera, que con consejo del confessor haga lue go,o cometa a otro,o remita al testamento lo que no puede lue go cumplirse, con gran arrepentimiento de no lo auer hecho, prompta voluntad de hazerlo, si Dios le diere vida, antes que aun acabe de conualecer, en aujendo la falud q bafte para ello. O quanto mejor se haze en tiempo della, a la primera aldauada de la conciencia, quando las cuentas se pueden hazer de espacio, las partes pueden estar presentes, la conciecia segura de que no es con violencia lo que se haze, pues al cabo al cabo se ha de hazer mal y con desconsuelo, y peligro del alma. Esto es lo que se puede aqui dezir, aunque no para consuelo, sino para remedio deste temor.

## ¶§.3. Del consuelo del general temor y congoxa de la muerte.

A S quando el desconsuelo es el general por la total mudança de las cosas, y el peligro de las dos suertes, sin saber qual ha de caber, de que ay muy poquitos que escapen: pues sant Pablo, tan gran santo, gastada su vida en predicar, en peregrinaciones, y trabajos por Iesu Christo, y con reuelacion de su predestinacion, dize, que con tedo esso no se tiene por justificado, porque le ha de juz-

de juzgar quien quiera, sino el mismo Señor, a quien, como el di ze en otra parte, no se le esconde nada, que todas las cosas por menudas que sean esta descubiertas a sus diuinos ojos, despues da & aper que conforme a su flaqueza y a la gracia y fauor de Dios, vuie- ta sunt ocu re ordenado y concertado su alma, confessado enteraméte, y con lis eius: contricion, recebido el fanto facramento del altar y el de la extrema vncion, o pedidolo con tiempo, restituydo y satisfecho conforme al mandamiento del confessor, pagadas sus deudas, hechas sus limosnas, y las demas cosas que la piedad christiana letiene enseñado: y Dios nuestro señor le inspirare, y los varones santos le aconsejaren, yo me atreuo a darle este consuelo, q entiendo que le tendra de la mano de Dios:mayormente si copura fe, y confiança en su misericordia, se le pide:con el qual he yo conocido personas, y no de las ghan viuido con mucha perfecion, que se han hallado tan conformes con Dios, y consolados, que por ninguna via trocarian su muerte con la vida, porq se hallan con ella tan consolados y sin temor, que no les parece que podran en otro tiempo hallar aquella paz de coraçon que entonces alcançan. Alli entienden lo que el Apostol dize, que Philip. r. el morir es grangeria, porque es trocar vna vida de penas, tra- Mori lu bajos, peligros, pecados, y fobrefaltos, por vna quieta, gloriofa, sossegada, sin ofensa, sin pesar, sin peligro, segura, dulce, y perpetua: que mayor ganancia y grageria? alli se trueca trabajos por descanso, que el Espiritu fanto lo mando notificar a sant Iuan en su Apocalypsi, que de aqui adelante dize el Espiritu que des Apoc. 145cansen de sus trabajos: alli entienden como se acaban las lagrimas, y que Dios les espera para enxugarlas, y que ni de muertes ni penas las aura, ni de pecados seran necessarias, porque lo vno cessara, y todo se queda aca hasta el fin del mundo, que todo lo malo y penoso baxara al infierno: lagrimas, penas, soles, fieltas inuiernos, llantos, todas auran passado quando el hombre estuviere de essotra parte de la muerte. Este mundo no es otra cosa, Apoc. 73 sino vn almance de trabajos. Iob dezia: Veome tal, que si vn po Iob 17. co dura, podre tomar solar en la sepultura, y hazer mi descan- Si sustinue so en las tinieblas, y conocer a la podre por padre, y a los gusanos pormadre y hermanos: en las quales palabras dize dos co- eft, &c. fas. La vna, quantos son los trabajos y aduersidades desta vida, y quanta priessa dan a los hombres. Lo segundo dize, como de todos ellos es refrigerio la mesma muerre, aunque no haga mas de acaballos: y por esso dize, que alli hara su cama, y conocera padres,

R. Cor. 2.

STER TEL

Oratione de dormie vibus.

2. Cor. 12. In 3. cælű & audini arcana ver ba, quæ nő licet homi ziloqui.

padre, madre, y hermanos. Y el refran suele dezir, q en la muera te hallan los justos padre y madre. Y la Escriptura, que toda se hizo con espiritu, llama a la muerte, holgança y sueño, que todo dize, descanço: y aun el mundo en sus epitasios dize. A qui yaze fulano, aqui descansan los huessos de fulano. Que sera qua do consideremos lo que adelante passa despues de la muerte, quando sale Dios a recebir el anima de su amigo con tanta siesta, angeles, y gloria, y le pone en la possession de la vida a que no llega imaginacion de quien no la possee? Que mayor confue lo que este? sino que como nacimos en este valle de lagrimas; viuimos contétos en el, y no preciamos lo que no hemos visto. Sant Gregorio Nisseno declara esto por dos comparaciones, vna del niño por nacer, que de mal fe le haze falir a esta luz, cótento con aquella vida triste y escura, por solo que no ha cono cido otra mejor. La otra, del encarcelado que se vuiesse criado en la carcel, que se le haria de mal dexar aquella vida y compania. En todo dize vna mesma cosa: pero que alegres se hallaran el vno y el otro, quando vieren que bien han trocado. Esso mesmo declarò Platon fingiendo vna republica debaxo de tierra, que contentos viuirian los moradores en aquellas tinieblas co aquellas rayzes sustentados: que contento el otro con su varilla de alcalde, el otro con sus sauandijas por ganados: pero q burla haria vno dellos de los demas, que por algun portillo se huniesse salido a este nuestro mundo? que diria quando boluiesse? O miserables que contentos viuis en esta miseria, si viessedes lo que ay aqui encima de nosotros, vna republica clara, la qual alumbra vn sol hermosissimo, vnos cielos que los cubre, y vnas e trellas que los hermofean, vnas ciudades riquissimas, oro, pla ta, sedas, brocados, arreos, atauios, manjares, hartura, fuentes, rios, montes, huertas, florestas, &c.o que mundo, o que alegria; ellos como no lo pueden esto imaginar (quien imaginara luz y colores sin auellas visto, aunque se junten mil letrados a declararselo) pues assi ellos, no lo creerian, ni trocarian su vida por la de aca arriba. Pues mucho mas miserable vida es la que en este mundo viuimos, comparada con la que esperamos, y no nos basta la fe que nos lo dize, ni sant Pablo que la vio: y dize, que no ay lengua, ni la suya, aunque lo vio, que lo pueda dezir, y con todo esso contentos con nuestro mundillo, con nuestras sauandijas, y con nuestros oficios, en este valle de tinieblas y la grimas. Pues considerado lo que va de vno a otro, quien ay que

que viedose al escalon de la muerte ta llano y sin aspereza, despues q el Señor la allano con la ínya, y viendose en estado, q ha hecho a su parecer lo q es en si, no tenga gran consuelo y alegria, por auer ya de passar a la vida q la Fe le enseña, con mas hrmeza que si la vuiesse visto con sus ojos. Pues si alli es la holgança, quien no la desseara? S. Chrysostomo dize, que el traba- Chrys. ho. jador dessea el fin del dia : el caminante pregunta mil vezes si 46. in Mar esta cerca la venta:el jornalero cuenta mil vezes quando se cū- th. ple el año: el labrador dessea el Agosto: el mercader la caxa y cuentas mil vezes: la prenada siempre piensa en el noueno mes: y assi el justo dessea la muerte, do esta su fin y tesoro.

## § .4. Conclusion de lo dicho en este discurso.

VES si assi es, quien se vera en aquel trance que no de mil gracias a Dios por auer llegado a el con su gracia, pudiendo auer muerto mala muerte, o repentina? quien no estedera agora los ojos, y se pódra en agl aprieto pa ra proueer lo q es necessario para euitar sus cógoxas? quien no vsara del remedio desde agora, q vso Iacob, quado se vio, aunq Gen. 33. lexos algo enel peligro de su hermano, q se preuino có dones y presentes,y se puso en oracion a su Dios con grande humildad diziendo, que no merecia la menor de las misericordias q auia hecho có el, y las palabras que le auia cumplido, q le librasse de aquel trabajo, quado llegasse la hora del : porque no coecharemos a Dios con limosnas, oraciones, ayunos, suspiros, y otras buenas obras, pues el es al q tantas vezes tenemos ofendido? y porque no tendremos cada dia particular oracion, rogandole que nos libre de su yra en aquella hora, poniendole delante todas las mercedes y beneficios que nos ha hecho, y palabras que nos ha dado y cumplido, siendo nosotros gusanillos, indignos del menor dellos? Que ha de responder Dios, sino con consnelos y esperanças a semejantes oraciones: como respondio a Iacob ? Bienauenturado el que esto hiziere, y viniere de suerte que al tiempo de la priessa, no aya cosa en su memoria ni consciencia, que le desconsuele ni congoxe. Bienauenturado el que entonces pudiere dezir con el Rey Ezechias: Esai. 36-Acordaos Señor que he andado toda mi vida en vuestro

20.

A Go. 9.

acatamiento, mirandolo vos con coraçon limpio y perfecto, a vos pongo Señor por testigo, que esto es, mirandolo vos. Con q confiança y consuelo se hallaria aquel santo Rey, con este testimonio de su vida? Con que liberalidad le dio Dios no solo consuelo, sino remedio y prorrogació de vida, pues se la alargo por quinze años: y con razon, que vida tan buena y justificada, merece ser muy larga. No menos que el mesmo Dios era testigo, que la vida auia sido buena, que esso es andar en verdad delante del, segun santo Thomas, que es seruir a Dios con veras: las qua les pocas vezes se hallan en nuestros tiempos, en las cosas del al ma:en negocios del mundo, si quan de veras tomas la pretension, q no perdonas trasnochados, gastos, caminos, soles inuiernos, por no perder coyuntura; qua deueras los negocios dela auaricia, los tratos, caminos, nauegaciones, naufragios, peligros, y otras diligencias: las cosas delos deleytes, con g cuydado y di ligencia, gastos, peligros de muerte y deshonras:en el de la ven gança, que de veras:y si eres bombre de hecho, con que cuydado, y quan de veras los negocios de tu amigo. Qual yua fant Pa blo quando feruia al demonio y mundo, cargado de prisiones, y cepos, y grillos, contra los Christianos, echando chispas, como el texto dize, para dar a entender las veras con que yua a aquel negocio: y las cosas de Dios y de nuestra alma, con quanta frial dad se toman, quantos bostezos en la oracion, quanta imperfecion en los ayunos, quanta cortedad en las limosnas, y con qua pocas veras. Pues elto hazia elte fanto Rey, que las veras guar daua para hazer todo lo q en los ojos de Dios era bueno: Quie pudiesse dezir aquello al tiempo que el lo dixo, y con la consiã ca que el lo dixo? que este tendria consuelo para si, y que poder prestar a los otros. Pero quado no vuieres tenido este cuydado procura tenelle al tiempo del morir , para disponer de tu hazienda, y encaminar tu alma por el camino que la Fe te ensena,y ganar,o conferuar el amor de tu Dios, que con esto faldras de congoxa. Esto quiere la yglesia en las Epistolas y Euan gelios del oficio, que todas animan al flaco, consuelan al desco solado, alegran al triste con las esperanças, que saliendo bien desta triste y trabajosa vida, nos espera la q nunca se acabarà, por los meritos de Iesu Christo nuestro saluador.

DISCURSO DVODECIMO, CON

clusion de lo dicho en todo este libro.

DE



E lo dicho en todo este libro, se dexa bien entender la gradeza y valor de la virtud de la paciencia, sus excelencias, sus pronechos, la facilidad co que se alcança y se conserua, y todo lo demas que puede mouer a vn afligido y desconsolado, a enamorarse della, y procuralla aposentar eternamente en su al-

ma. Pues tu que padeces qualquier aduersidad q sea, si con atécion has leydo alguna parte deste libro, entra en cuenta contigo, y veras quan ciego andas, si viuir piensas sin ella: porque si piesas huyr el cuerpo a las aduersidades, andas muy engañado, que a ninguna parte te bolueras que no halles muchas : porque aunque el mundo fue siépre variable, engañoso y traydor, pues todas las naciones hã tenido fiempre del perpetua quexa, nunca tan perdido estuuo como en los tiempos que agora corren, todo es peligro, todo naufragios, todo alboroto, todo esta lleno de temores, espantos, trayciones y sospechas, no ay de quien fiarse, aunque sea hermano, hijo, padre, o madre, tan poca paz y caridad ay, y menos lisura en los contratos humanos: poca constancia en las palabras:mucha falsedad y proprio amor y interesse en las obras: y la causa es, q reyna mas que nunca la auaricia, ambicion, y embidia, y los deleytes, de donde tabien nacen las enfermedades: y de la desuerguença del pecar, las comunes calamidades, habres, guerras, pestilencias, y finalmete todo genero de trabajos ha crecido en tanta manera, que apenas puede ya los hóbres yr atras ni adelante. Pues como piésas tu escapar de lo q ninguno escapa, por rico y prospero q te parezca, pues entre los deleytes y prosperidad se padecen trabajos sin cueto, y los menos son los q no puede en todos los estados encubrirse? y si assi es como la experiecia lo enseña, y Seneca dize, q es grã- Seneca. de locura sentir ni temer lo que no puedes enitar, y el trabajo para que dize Iob que nacimos en esta vida, nos anda siguiendo en ella todo el tiempo q ella dura. Procura hazer de essa ineuitable necessidad, vna honesta y prouechosa virtud, pues para todo bien te ha de ser grangeria: lo qual no alcançaras en la riqueza, oficio, o magistrado q tu con tanta ansia y trabajo pretendes: y sino, discurre por todos aquellos a quien agora tienes embidia, y cuyos estados, o descaso te prouocaua a la inquietud de tus pretensiones, y aun pregutales como les va de descanso, y si han topado con el que pensaron tener: y ellos te diran quan engaña-

engañados han quedado, pues donde pensaron acabar trabaz jos, los hallaron, quiça doblados, a costa de otros nucuos: y assi ahorrando desto, sacaras grá prouecho de los tuyos, pues a este naturalmente te hallas inclinado.

Porque el que piensas hallar en la riqueza, allende de que es engañoso, hallaras antes daño q prouecho. No te engañes por auerlas Dios criado, y para ti:porque no son por esso malas, ni las crio para que lo suessen, sino para tu bien y salud. De tu par te esta el daño que ellas te hazen, y por esso te las quita, porque te ama: diotelas para que con ellas grangeasses la vida eterna; quitatelas, porque con ellas no la pierdas, vsando mal dellas para su so sense quitatelas, porque con ellas no la pierdas, vsando mal dellas para su so sense quitatelas, porque con ellas no la pierdas, vsando mal dellas para su so sense quitatelas, porque con ellas no la pierdas, vsando mal dellas para su so sense quitatelas, porque con ellas no la pierdas, vsando mal dellas para su so sense quitatelas, porque con ellas no la pierdas, vsando mal dellas para su sense quitatelas, porque con ellas no la pierdas, vsando mal dellas para su sense quitatelas, porque con ellas su pierdas, vsando mal dellas para su sense quitatelas, porque con ellas su pierdas, vsando mal dellas para su sense quitatelas, porque con ellas su pierdas, vsando mal dellas para su sense quitatelas para su s

Agust. de vita Chriftiana c. 2.

ra su ofensa, y perdicion tuya, haziendo de ellas vltimo sin: en que el glorioso fant Augustin dize, que està todo el desconcier to de nuestra vida. Como el que vendo a tomar possessió de va principado, o de otra gran dignidad, se quedasse a viuir en el ca mino entre los barrancos, y dexasse yr los criados y compania; o como el que tomasse vna purga sin auella menester, por solo saborearse en ella. No te espantes, pues si Dios que te ama, te quita esfos deleytes con que el se ofende, y tu te pierdes. Si vn amigo combidaffe a otro, y al tiempo del comer le quitasse de delante los manjares, y le dexasse sin comer, afrenta parece que le haze, y mala obra, pero si los manjares fuessen contrarios a la complexion y falud del combidado, aunque para otro no lo fuessen, obra ania sido de buen amigo. Esso haze Dios contigo, quando te quita los bienes y prosperidad, a que te cóbido qua do te crio, quando por tu mal vío, o mala inclinacion, ha de fer para condenacion tuya. S. Augustin declarando aquellas palabras que Dios dixo, quando crio la muger. Hagamosle vna com pania que le ayude y sea semejante a el, dize. Lo que sue hecho para que fuelle ayuda, se boluio en impedimento. A si las criaturas que fueron criadas para que el hombre conociesse y alabasse al criador dellas, y del, las connertimos con el mal vio, en instrumentos para ofendelle. Y esto es lo que el Sabio dize, que las criaturas fueron hechas en odio dei mesmo Dios. No quiere dezir que el las hizo para esso, sino que al cabo vinieron a ser uir a los hombres de ofendelle: no por quien las crio, fino por el mal vso del hombre para quien se criaron. Por esso te las quita Dios, que amor es, y no embidia ni mala voluntad el quitartelas y dexarte en trabajo, aunque tu con el te amargues. Cuentase del agradecimiento del Aguila, que estando VIIOS

Genel. 2.

vnos segadores sin agua y con sed, sue a cogella en vna vasija, Pieri. Val. vno dellos,a vna fuente que alli cerca estaua: en la qual hallò vna Aguila a quié vna gruessa culebra tenia enroscada, y de tal manera apretada por todo el cuerpo, que no la dexaua me- Aquila. near: el segador cortò por dos o tres partes a la culebra, y assi faco al Aguila de aquel aprieto, y dexola yr libre: y como boluiesse con su agua, beuieron los demas primero, y al tiempo q el que la auia traydo fue a beuer, baxo el Aguila, que toda via andaua cerca por el ayre, y enuistio con el segador que beuia, y hizole caer de las manos la vasija, y estoruole la benida: de lo qual el quedo enojado, y reprehendiedo la ingratitud del Agui la, que tan mal le pagaua con aquel desabrimiento, la buena obra que tan poco antes le auia hecho, en libralla de aquella afli cion en que la culebra la tenia: y estando el con esta quexa, subi tamente los demas segadores sus compañeros, cayeron en tierra muertos:y fue, que la ponçoña de la culebra, que a vna parte de la fuente auia dexado, quando tenia asida el Aguila, el segador que la defato, la auia traydo mezclada con agua, y ellos la auian beuido: demanera, que lo que el segador que no beuio, juzgo por ingratitud, era el mesmo agradecimiento del Aguila, que por la buena obra con que le escapò el la vida, se la esca pò ella a el, estornandole de bener la ponçona. Vna de las cosas que mas representa el beneficio que Dios haze al afligido con la tribulacion, es este caso: porque aunque salta para serlo del todo, el no tener los hombres obligado a Dios, a hazernos los muchos que nos haze, corre en esto la semejança. Que assi como el agua es cosa buena y prouechosa para matar la sed:pe ro mezclada con ponçona causa la muerte: y por esto es danoso lo que parecia gultofo y prouechofo. A si fon los bienes temporales, que de suyo no son malos, sino buenos: pero con la pon çona que el demonio tiene en ellos mezclada, y con nuestra ma la complexion del alma, que es la mala inclinacion, con q lo q es sano y prouechoso, boluemos en ponçona, se nos bueluen danosos: y por esso, lo q parece que es mal, o desamor en Dios, quando nos lo quita, antes es buena obra, y de grande amor : y por el configuiente, embiarnos aquel trabajo que de la priua- Greg. 1ib. cion de aquel danoso bien ha resultado. S. Gregorio lo com- 2. mor c.4. para al medico que niega al enfermo lo danoso, aunque le sepa Negantur bien. Assi que si tratas de interes y prouecho, como siempre electis in tratas, no huygas del trabajo, sino procura con paciencia pa-bona ter-

delie Hie rogli. Acgy ptioru de

rena, quia decelle y conserualle hasta q Dios quiera, que con infinita sabiquibus spes duria y prouidencia, y con inestimable amor sabe y nos procura

viuedi est, lo que a nuestra vida y salud mas conuiene.

nequaqua a 3 Si tratas de deleytes, vano y loco eres en quexarte porque te medico cu estoruen vanidades y suziedades : pero si de tu bien verdadero tratas, que es la gloria: q esperas, o q piensas? Quieres tu alcaçar cta que ap la gloria de los santos, y viuir como los pecadores? Quieres ser petunt co ceduntur: datur auté delicado en la pelea, y en el premio auétajado? Quieres y pides el Reyno del cielo, y lloras porq te ponen en el camino del? No reprobis sabes q dize la Escritura, q el camino del cielo es por trabajos bona quæ y tribulaciones? Quieres vitoria sin pelea, o corona sin vitoria? in hac vita quia despe Como puedes venir ni llegar al puerto, si te espanta la nauegaratis e ris, cion? No sabes que dize el Psalmo, q el q tiene cosecha y agosto de alegria, es el que sembro primero en lagrimas ? Quieres paomne quod desiderant recer a Christo en el gozar, y desparecelle en el padecer. Pues non negadesengañate, q no es possible ser aca y alla bienauenturado, aca tur. y alla descanso, no es possible : sino miralo por los q alla estan: Pfal. 125. por dode passaron aquellos Patriarchas y Prophetas, Apostoles, y martyres, hermitaños, Virgines y castas biudas, y la mesma madre de Dios, y el Redemptor del mundo, q no folo no tuuieron vn dia de conteto en esta vida, pero atento al dano del,

antes le temian, y agora estan dado gracias a quien por agl camino les lieuo, diziendo en su nobre Dauid en vn Psalmo, Señor Pfal.64. passamos por agua y fuego, esto es, por toda la diuersidad de trabajos, y aportamos, guiados por tu mano, al refrigerio. Y en

otro Pfalmo, Señor alegres estamos y estuuimos, por los dias q nos afligiste, y por los años que vimos los trabajos por nuestras casas:dias los llama, porque por su amor les parecian dias : y años, porque se entienda que la alegria no sue por ser, ni pare-

celles poco otogisonand onn sofam not on over ob sup act

Pfal. 89.

Pues fi tus trabajos, que tanto te afligen, te paras a cotejar co los suyos, auergonçado quedaras de moltrarte sentido de-Ilo y poco sufrido. Y porq no nos detengamos en todos, q tienen que ver tus trabajos con los de Iob? Tienes pobreza? quata mayor fue la suya? Tienes roto el vestido? el desnudo en carnes, vail gord y aun effe vestido qua naturaleza le dio, que es la carne, hecho pedaços co llagas. Que? tienes mala casa? pues por mala que sea ay con que cubrirte ii quiera co paja, el en vn muladar sentado y el cielo por cobertor. Tu dizes q se te murio vn hijo?a el diez y repentina y desastradamente, en la flor de su edad, y amables

y virtuo-

y virtuosos. Perdiste la hazienda? mas era la suya. Perdiste amigos?negaronte los criados? contradizete tu muger? persiguete el demonio? viues có enfermedad? pues todo esso junto padecio, este santo, bueno, amigo de Dios, y temeroso de su ley, senzillo, alabado del Spiritu santo, entre sus buenas obras, y entre sus sacrificios, q por los hijos hazia, entre sus limosnas, entre su recato y buena consideracion, como tambien Tobias, y otros santos en aquel tiempo con menos luz, con poca dotrina, y menos exéplos de los q agora tienes tu sobrados. Que te dire de los demas de entonces, y de los q despues de Christo han padecido y merecido la gloria por este camino? Bastame auer dicho lo q auras leydo dellos en el quinto libro, folo te acuerdo, que te acuerdes dellos para q te confundas y auerguences de tu delicada vida,q para foldado qual deues de ser en esta, es cosa vergonçosa : q en estos, como S. Chrysostomo dize, las virtudes eran yguales, las peleas desiguales, y las vitorias gloriosas. De aqui es q tu seras delicado soldado, dize este santo, si pretendes, o piensas vencer sin pelea, y triumfar sin batalla, parezca tus fuerças, pelea fuer- tom. 3. temente, senalate en la porfia desta guerra: Acuerdate del pato, aduierte a las condiciones, conoce la guerra, el patto q prometiste, la condicion co que te escreuiste, y la milicia q professaste. De essa mauera pelearon essos de quien tu te marauillas, có essa condicion vencieron, y despues destas peleas triumfaron todos. Pues con que cara llegas tu a pedir la gloria que ellos co tanta pelea ganaron, no auiendo peleado como ellos.

Si temes el trabajo de la aduerfidad, o le huyes, quado la tienes, que trabajo puede ser el que tan presto se passa?el que Dios te embia de su piadosa mano, por tu bien y cótra su volútad? Si eres malo, es el trabajo vna cuerda de seda blanda, para traerte 2 si. Si eres bueno, son pihuelas con que te ase, porque no te vayas, y con que seas instruméto de su gloria. No es mucho serlo, antes lo es el huyrlo, por quien tanto ha hecho por ti, y tanta gloria te ha criado, y guardado y prometido para ti. En que puede parar, o quanto puede durar trabajo que de ta mala gana te embia? pues por solo gozar los interiores consuelos, es bien Rom. 5. empleado el trabajo, que es la cuenta que hazia S. Pablo, quado No folum dezia: De buena gana y alegremente no solamente sufrire con paciecia mis tribulaciones, y trabajos, pero me preciare dellos, muria triy los estimare en mucho, a trueque de que la virtud de Christo, bulationiy su fauor more en mi anima. No das por bié empleado el tra- bus. Cc 2

Chrvf. ho. de martyri bus imita.

autem, sed

1. Cor. 2. Spectaculu factifumus mundo, an minibus. Rom. 8.

-incipaled

bajo de vna licion, o de vn torneo, o de otro trabajo corporal. atrueque de que te vean tus amigos quan bien lo hazes? Quanto mas te has de holgar, que Dios y el mundo y los Angeles te vean pelear, mayormente que de todos has de ser ayudado y fa uorecido, para falir bien con la empressa? No dize sant Pablo, q el Spiritu santo ayuda a nuestra flaqueza? y que no nos pondra Dios en cosa, con que no podamos salir? porque aunque exce gelis & ho da a nueltras fuerças, esta el presente para darlas nueuas. Pues confidera, quando con tu trabajo peleas, a Dios que esta prefente, el qual te anima, te ruega, te esfuerça y fauorece, para ve cer y alcançar la corona de la vitoria, la qual elta en su mano, y no en otra, que fea necessario sacarla por pleyto, ni parecer trampantojos sobre la vitoria, el es el juez, y el padrino, y el que dessea tu vitoria, y el que te da fuerças, y debilita las del enemigo, porque quanto tu mas te esfuerças a padecer, tanto mas se enflaquece tu contrario: tu recibes armas del cielo, y a el se le quebranta la malicia con que pelea: la presencia de Dios d'a tite conforta,a el le quita la fuerça de su ponçoña, a ti te esfuerca la alegria de los angeles,a el le causa temor essa mesma. Finalmente en tus peleas Christo sale, Christo pelea, y tu telle uas la vitoria, y el premio della. Assi que tu pelea y batalla es de Christo, pues que temes de la vitoria que no has de alcançar por tus fuerças, sino por las del que nunca supo, ni sabe, ni pudo, ni puede fer vencido?

Si tus enemigos y perseguidores te fatiga, bienaueturados los q padece por ser buenos. Si no lo eres ni padeces por esso, enmiendate de lo malo, y no te quexes del caltigo, ni te enojes con el instrumeto del. Si eres bueno, norabuena naciste, y perdona al q te injurio en pago del bue estado y conocimiento q tienes por auerte Dios perdonado: parecete a quie a todos nos perdonò, no teniendo necessidad de nosotros, y auiendole injuriado todos, mas que a ti esse de quié te quexas. Que mayor vengança querra esse de ti, ni el demonio, que le engaño, q enganarte a ti y a el, y Heuarle a el esso poco en que le puedes danar, y a ti el alma? q piensas hazer despues de vengado?a quien te has de allegar? porq el demonio queda codicioso y ceuado con la vitoria q de ti vuo, el contrario prouocado con la vengança que del tomaste: y pensando en como doblarà la suya. Pues como quieres hallar a Dios, a quien perdifte la vergueça, quando te lo madò, amonestò y rogò? porque no miras adelan-

te?que

terque si perdonas quedas con quietud, el demonio corrido, el cotrario agradecido, el mundo espantado, y Dios obligado, y tu mas honrado, valeroso, y cófiado. Dos motes estaua en Hie rusalem a la vista, el Tabor, donde Christo estuuo transfigura- Matth. 16. do,y el Caluario donde estuuo desfigurado: en el vno las piedras runias, los vestidos como nieue, el fol como vn cadil, auergonçado de la gloriosa claridad del cuerpo de Christo: en el otro todo tinieblas, porque todo lo escurecia la crueldad de la muerte de Christo. Quien dixera, gen el primero no auja mas instrumentos y mercedes de gloria? pero porq en el Caluario vuo perdon de injurias, y amor de los q las hazian, y rogar por ellos y escusallos, vuo lo que no vuo en el Tabor: en el qual solo el padre conoce a Christo por su hijo, y vnos pocos amigos que estauan presentes: aca los que antes pedian a Barrabas, los dessuellacaras y blassemos le conocen por hijo de Dios, y van Luc. 22. diziendo, que verdaderamente lo era. En el Tabor le pide Pedro, parte de aquella gloria con ser corporal, y no toda entera, fino vn poco del vno de los quatro dotes del cuerpo gloriofo:y dale Christo con vn no, en los ojos, siendo la cabeça de los dici pulos, y de la yglesia. En el Caluario el salteador de caminos, pide gloria, ygloria de cuerpo y alma: (y aun no la pide descubiertamente, sino que se acuerde del el Rey de la gloria, quando se viere en su reyno) y se la promete, porque alli auia Christo rogado por sus enemigos, porq este sacrificio, que es rogar por ellos, es a Dios tan acepto que todo lo alcança. Aprende tu a perdonar los tuyos, y rogar por ellos, y quedaras libre desse trabajo, y confiado para salir bien de los que te quedan.

Pues los remedios deste, y de todos los otros trabajos, y el cosuelo dellos, q cosa puede ser mas suaue, y regalada, y prouechosa para esta virtud de la paciécia, y para ganar las de mas, y merecer por ellas la gloria?la humildad, la confession de los pe cados, y el reconocimiéto del castigo q por ellos deues, la memoria de los beneficios de Dios, generales y particulares, 1a de aquel q no tiene, ni puede tener ygual en el cielo y en la tierra, como la passion de Iesu Christo, instrumento de nuestra redecion: el hablar dulcemente con tu amado, darle parte de tus pe nas, a aquien tanto dessea sacarte dellas, que sabe el como y el quando conuiene librarte, la santa comunion del cuerpo y sangre de tu Redemptor, la carida 1 y amor con el que te ha de librar, y con sus hijos, mayormente con los pobres y necessitados, el andar siepre recatado para no pecar, y apercebido para padecer?

padecer? Estos y otros remedios quan suaues son, quan prouechosos, y quan necessarios. De todos juntos se apercebian los

Efter. 33.

fantos y amigos de Dios, quando se hallauan en algun trabajo. no tanto por el desseo de verse libres del, quanto por el temor de no ofender a su Señor con la ocasion del dolor : Que mucho que vses tu de alguno dellos, quado te vieres afligido, pues ellos los tomanan juntos? Y annque se pudieran traer aqui muchos exéplos:basta traer la oració que el pueblo hizo en aquel a prieto de la persecució de Aman. El Texto refiere las palabras de la oracion de Mardocheo, que son Señor, Señor, Rey omnipotête, todas las cosas estan debaxo de tu mando y poder, sin aner cosa dellas que pueda hazer resistencia a tu voluntad: Si esta fuere de saluar este tu pueblo de Israel, Señor soys de todo, y no ay quie leuante lança contra vuestra Magestad, vos Señor lo sabeys todo,y que el no auer vo adorado al sobernio de Aman, ni sue soberuia, ni por afrentalle, ni por vanagloria: por que por la falud del pueblo y por su paz, no digo yo leuantarme, pero los pies estana presto de besalle, pero tune miedo de dar la hora y adoracion a vn hombre, que a folo Dios deuemos, y adorar a otro, que a solo mi Dios. Y agora Senor y rey mio, Dios de Abraha, te piedad de tu pueblo, que nos quieren destruyr nuestros enemigos, y acabar vuestra heredad. No desampareys ni tegays en poco la hazieda que redemistes, y sacastes para vos de Egypto: Oyd Senor mi oracion, y fanoreced a vueltra gente, y bolued en gozo nueftras lagrimas, para que viuiendo adoremos, alabemos vuestro santo nombre, y no tapeys las bocas de los que cantan vuestras alabaças. Y dize el Texto, que todo el pueblo orana de

8. Ester. 14: oracion de Ester..

Desta santa Reyna cuenta el sagrado Texto, que estando con este general temor el pueblo, del gra peligro en que todos estauan de ser muertos, por el edito del Rey, desnudandose de las vestiduras reales y preciosas, se vistio de otras tristes, conforme a los llantos que se hazian, y en lugar de los preciosos y olorosos vuguentos, se cubrio la cabeça con ceniza, y estiercol, y assigio su cuerpo co ayunos: Y suese por todos los lugares de su casa, donde solia tomar algun solaz, y alli se cortana, o messana las cabellos, y dexanalos alli derramados, y despedaçados. Y pusose

la mesma forma, entendiendo que sin remedio les estana aparejada la muerte. Que cosa mas duice y suaue, que requebrarse con su padre con semejantes palabras? Pero aun mas copiesa sue la pusose en oracion delante de su Dios de Israel, diziendo: Senor mio que solo eres nuestro Rey, fauorece a esta pobre solitaria, que fuera de ti no tiene en la tierra otro fauor ninguno. El peligro esta ya en las manos: yo oy muchas vezes a mi padre, que tu Señor sacaste y libraste tu pueblo de Israel, de muchas gentes, y a nuestros padres de muchos antepassados dellas, para tener possession de vna eterna heredad, y en esto y en todo lo heziste con ellos, assi como se lo anias prometido. Agora Señor no te hemos ofendido, y por esto nos has entregado en las manos de nueltros enemigos, porque hemos Señor adorado sus dioses: Iusto eres Señor, pero agora no se contentan con tenernos oprimidos en durissima seruidumbre, sino que atribuyedo la fuerça de sus manos a la potencia de sus ydolos, quieren hazer enganosas tus promesas, y destruyr tu heredad, y tapar las bocas de los que te alaban, y apagar y desaparecer la gloria de tu templo y altar, para q se abran con mas codicia y libertad las bocas de los Gentiles, y alabé la fortaleza de sus falsos dioses, y prediqué a su Rey carnal para siempre. No des Senor el sceptro a los que no son nada, ni burlen de nuestra cayda, antes buelue su consejo sobre sus cabeças, y desbaratad al que contra nosotros ha començado a ser cruel. Acordaos Señor, y bolued a nos el rostro en el tiempo de nuestra tribulacion, y dadme animo y confiaça Señor rey de los dioses, y de todos los poderios, dadme Señor para delante de aquel leon palabras compuestas, y bien ordenadas, y la yra q en su coraçon tiene, passasela contra nuestro enemigo, para que el perezca, y todos los de su parecer. Y a nosotros con vuestro suerte braço nos librad, y fauorecedme a mi, que no conozco, ni tengo otro fauor, sino a vos Senor, q todo lo alcaçays y fabeys, porque me parece mal la gloria de los malos, y abomino la cama de los incircuncisos y estrangeros. Vos Señor sabeys mi necessidad, y quanto abomino estas señales de soberuia y gloria q en la cabeça me pongo, quando salgo en publico, y lo maldigo, y tengo por asqueroso y abominable como a los paños de la saugre de las mugeres, y como los dexo quando estoy retirada. Tambien sabeys Senor, que no he comido a la mesa de Aman, ni me da gusto el combite del Rey, ni he au gustado el vino de sus facrificios. Antes no me acuerdo auer tenido contento desde q a esta tierra suymos traydos, sino solo en vos Dios mio de Abraham, Dios fuerte sobre todos. Oyd la boz de los que no tienen otra esperaça, ni remedio, y libraldos Cc s

de las manos de sus enemigos, y a mi de las de mi temor. Hasta aqui son las palabras de la Reyna, en las quales esta la lició de los afligidos, para el tiempo de su aflicion, aquella humildad, aquella copoliura de persona y palabras, aquel acordar a Dios los beneficios de sus anrepassados, aquel mirar por la gloria de Dios y zelalla de los idolos, aquella caridad con los suyos: aq1 dar quenta por menudo de sus penas, y temores, y aquella cofiança en el que todo lo sabe y puede, y aquel acordar a Dios los muchos beneficios que su alma de su santa mano ha recebido, y aquella perseuerancia en su Fe y amor, q siempre ha tenido, y el desgusto de las cosas que el mudo busca y precia. Pues que mal sucesso puede tener el trabajo que tal remedio tiene, con semejante oracion, llena de estrellas de mil virtudes? que aunque no sea mas de anella rezado, y aun solo auerla referido, dexa vna alma tan regalada y confolada, aun antes que venga la respuesta de quien tanto gusta de oylla, y del que la dio para que se rezasse? Que sera despues que aya parecido delante de su Magestad dicha con tanta humildad, y quando (como el Sabio dize) ava penetrado los cielos hasta lo mas intimo dellos, no quedandose a la puerta, ni contentandose con negociar desde ella por terceras personas, y quando (como el mesmo dize) aya sacado su negocio sin querer boluer al dueño sin bue despacho? Pues aunque el trabajo no tuniera otro bien, sino traer al trabajado a este punto, era cosa digna de buscarse: quanto mas de

sufrirse con paciencia.

Eccle. 31.

Pues si en esta vida ay estos consuelos y remedios, y en la otra tantos bienes, y por el contrario los que viuen libres de pe nas y a su plazer, tiené alla tantos y tan insufribles tormentos, que los esperan, y aca no les faltan otros, que son primicias de aquellos, y en algunas cosas muy parecidos, especialmente en no tener consuelo, ni descanso, aun en mitad de sus contentos. Dime hermano, qual querrias mas de las dos suertes de vida. Bien se que me diras, que padecer en esta vida: pero que te espa tas mucho, como los hombres escogen y buscan con grades tra bajos la de los deleytes y descanso, y que no sabes en que cae, si todo esto q dezimos es verdad. Pues yo te quiero dezir alguna de las causas, que todas no podre, por ser muchas, que necessario es que lo sean, para tener fuerça de poner a los hombres en tanta ceguedad. Pues la vna causa es, que el demonio padre de mentira, ofrece sola la aspereza de los trabajos, a la corta y tibia

tibia consideracion de los hombres, que han de escoger, y escondeles la dulçura de los confuelos interiores y las fuerças, de que Dios prouee al que por su nombre padece, y el grande pefo de gloria que tiene guardado, para el que legitimamete por su nombre padece: y assi aunque sea tan amigo de deleyte, y tã enemigo de trabajo, o por ferlo, y no querer entender en que hallara lo vno y lo otro, abraçase como bestia con lo presente, y que alli parece de codicia, por no querer buscar y considerar de espacio lo que el demonio le escode: y assi mesmo en el deleyte y vida viciosa y mundana, esconde el mesmo el infierno q tras ella viene, y los tormentos que en medio del deleyte el mu dano ciego padece: y afsi figue el gusto presente d' su carne, por no considerar lo que ( aunque el demonio tenga cubierto y escondido) viene tras del gusto que el sigue. Esto dio a entender Marth. 46 esta maldita criatura (que este nombre gano por su pecado y malas mañas, y altucia contra los hombres) quando mostro al Redemptor los reynos desde lexos, y la gloria dellos y del műdo, que toda nos la muestra de lexos, para que no veamos sino aquello vano y deleytoso que parece, sin que veamos desde cerca, que es, o gozando, o considerando bien los trabajos y peligros que en essa vida prospera se encierran y se padecen. Y esso mismo los Israelitas, quando se acordanan de las cebollas y pe- Num. 11. pinos de Egypto, que porque quedauan lexos no se acordauan de los trabajos, vexaciones, tareas, y açote de los hijos ahogados enel rio, arrancados de los pechos de fus madres, y de otras mil persecuciones. Assi haze a los hombres, que con vn breue deleyre les haze oluidar de los tormentos que para alcançalle y conservalle padecen, y de los garrotes de la consciencia, y de los eternos dolores del infierno. Pues mira tu quando tienes vn trabajo, por todas partes, muy de espacio, y quiça no le despidiras con tata impaciecia, y con tan poca consideracion: y el deleyte o prosperidad assi mesino quando te le ofrece para quitarte el sufrimiento del trabajo, y quiça no te combidara con tanta fuerça, como parece, pues que la Fe te dize que el demonio te muestra el caliz de Babilonia, dorado Apoc. 40 por de fuera, y te esconde el veneno que esta dentro, y no se vee. Los Retoricos suelen quando toman a cargo persuadir vna cosa, sacar las razones en publico que tienen en su fanor, y amplificallas y encarecellas, escondiendo las que son en disfanor suyo, y en fauor de la parte contraria, a fin de que los oyen-

los oyentes queden perfuadidos, y lo mesmo hazen los abogados fauoreciendo la parte del que defienden con muchas razones facadas del derecho, y confirmadas con las reglas del: y aun que sepan algun Texto, que fauorece mucho a la parte contraria, o alguna razon, la callan, y quando se sabe la deshaze y des menuzan, para que no haga fuerça delante de los juezes. Assi haze el demonio, a fin de persuadirnos la parte de nuestra perdicion, y por escondernos lo que a la parte de nuestro bien y remedio fauorece, y quando se descubre lo deshaze, tornando 2 cubrir lo que en aquella razon o dotrina de la fee fauorece, y descubre la verdad:y auiendo de ser el hombre diligente retorico, y abogado, o por mejor dezir, siendo el juez y la parte,auia de mirar consideradamente todas las razones para senten ciar, porque assi se descubrira el tormento que padece el que viue en prosperidad y libertad, que es tan grande, q dize Tertu liano, que a imitacion de Dios, que en los trabajos conserua los suyos, mediante la paciencia, porque no falten en ellos, assi inuentò el demonio, otra paciencia en los Gentiles, para que no faltassen en los trabajos, que por el mundo, carne, y codicias padecen, como por casarse bien, por sustentar sus faustos, honras y locuras: pues tambien descubriras el bien de los trabajos, que es tan grande, que bastarà a cubrir todo lo que el demonio descubre de pena y trabajo. Y pues en qualquier estado prospero, o aduerfo, es necessaria paciencia, para que quieres la del demonio, que es sin prouecho, y con muchos danos, mejor es la christiana, q acarrea mil gustos, consolaciones y prouechos.

IO. Chryfost. Hom 66. ad populű;

Tertul 1i.

de patien.

cap. 16.

No se como acabar, sino con lo que S. Iuan Chrysostomo di ze, como recogiendo quanto hemos dicho, el qual tratando en vna homilia, que l'eyno de los cielos no puede auerse sin tribulaciones, dize al medio della. En esta vida corruptible padezcamos afficiones, para alcançar descanso en la immortal. No vees que muchos padecen por cosas seglares, y transitorias? Pues haz quenta tu que eres vno dellos: sufre dolor, y tribulacion, con esperança de la vida que esperas. Eres tu mejor que Pedro, o Pablo? pues a estos no se les perdono vn dia de trabajo, antes le tuuieron continuo con hambre, y sed, y desnudez. Si tu quieres alcançar lo que ellos, para que te vas por camino contrario? No lleua alla el camino de la floxedad y tibieza, sino el de la tribulacion. Este es angosto, y el otro ancho camino, donde ay tribulacion, alli ay consolacion, y gracia.

gracia. Quando Pablo cayo en la carcel, alli eran los milagros: Actor 25. quando padecio naufragio y se hallo en region de barbaros, all' tuuo gran gloria y fama: quando le sacan a visita de carcel, alli vence al juez. Assi se hazia en el viejo Testamento, que los justos sorecian entre las tentaciones, assi sorecieron los tres moços de Babylonia, assi Daniel, Moyses, y Ioseph: y de aqui Dan. 3. salieron con derecho a grandes y preciosas coronas. Porque entonces se purga y limpia el alma, quando por su Dios es atribulada y afligida: entóces goza de mas fauor y gracia, quanto mayor es el aprieto y necessidad en que se vec. No tiene solo la tri bulacion este bien quando viene su premio, sino antes que este se prometa tiene muchos bienes en el alma prudente y sabia por la misma tribulacion, porque reprime el fausto y soberuia, sacude la torpeza, y negligencia, apercibe a paciencia, descubre la vileza de lo terreno, y acarrea mucha fabiduria: todos los malos mouimientos se rinden, la inuidia, el desseo deshonesto, el amor del dinero, y el de si mesino, la arrogacia, el fausto, la yra, y todo el exambre de los vicios: y si quieres ver quanta verdad es esto, por exemplos de personas solas y de comunidades te lo declaro. Porque el pueblo de los Hebreos, quando eran afligidos, quado eran acusados, gemian, llamauan a Dios, y trayan del Cielo mucho bien : pero quando estauan prosperos, se leuantauan contra Dios. Los de Niniue quando biuian con libertad, prouocaron tanto a Dios, q se mostro determinado de destruyr y echar por el suelo la ciudad:pero quando oyeron pregonar esta sentencia, luego se recogieron a penitencia. Si quieres persona singular, acuerdate de Salomon, que mientras viuio en cuydados y sobre 3. Reg. 3. faltos tuno aquella vision, quando cossulto de su reyno y gouernacion: pero quando trato de vida viciosa y deleytes, cayo en vna profundidad de malicia. Que diremos de su Padre? quando fue admirable a todos, y glorio lo? No fue quando andaua entre persecuciones y tétaciones? y Absalon mientras andana huydo y perseguido, no era modelto? pero despues q cesso el destierro, veysle tyrano y parricida. Que dire de Iobien su paz y sossiego y prosperidad harto ilustre sue: pero mucho mas despues en la tribulacion. Pero que necessidad ay de exemplos tan antiguos, pues entre las manos traemos la verdad desta doctrina? que nofotros mesmos, quando gozamos de paz y prosperidad somos malos, y henchimos la Iglesia de turbaciones: pero quando nos perfiguian y desterrauan, eramos mas humanos y modestos, mas virtuo-

virtuofos: y oyamos con mas codicia los fermones, y con mas feruor, porque lo que haze el fuego en el oro, esfo haze en el hó bre la tribulacion, que limpia la escoria, y pone limpieza, y resplandor. Estas y otras muchas palabras dize este fanto en aquella homilia.

P [al. 22.

II.

Pues que escusa le queda al atribulado, para no alegrarse co su trabajo sin pensar ni congoxarse, por salir del? que quando esto conuenga no ay mas que ponerse humilde y confiadamente en las manos del Señor y padre suyo, y diga. El señor es mi pastor, y no me faltara nada, el ha dicho q tiene particular gonierno de los paxaritos del ayre: quanto mejor lo tédra de mi no aujendo venido yo al mundo para que el me desampare? Yo foy hechura de sus manos, no me castigara segun mis pecados:

porque si assi fuesse, quien lo podria sufrir? Senor aqui estoy 2

tu voluntad, y pues quieres mostrar tu justicia en castigarme, tu misericordia en corregirme, porque vo salga bueno, y tu bo

Luc. 2.

Pfal. 129.

dad en conseruarme y tenerme en pie en la tribulació, y tu pro uidencia en gouernarme: yo te doy infinitas gracias por tanto fauor, que quieras seruirte de vna tan vil criatura, para mostrar tu grandeza. Dichosa tribulacion que tan alumbrado me tiene que me haze mudar el lenguage soberuio y vano, en humilde oracion, que me da conocimiento de tantos males mios, q me haze semejante a mi Senor y redemptor : que me haze hablar con los angeles, y fer compañero delos fantos: que haze ver los A& . 7.

Ezech. I. 2. Timo. 2.

10b 6. Hec mihi confolatio vt affligere me dolore non parcat. Tercul. li. de parientia. c. 14. me perdoneys cosa, porq para siépre me perdoneys. Assi diga Augustin.

Hic vre, hic ninil mini parcas, vt in ?gernű parcas.

cielos abiertos, como a sant Esteuan y Ezechiel: que haze gozar de la gloria con Christo, pues dize sant Pablo, que si padecemos con Christo, reynaremos con Christo. Finalmente los: mas perfetos no solo padecian de buena gana, sino desseaua pa

decer, v lo pedian a Dios. Iob dezia, Este consuelo y regalo pido a Dios, q no dexe d'affigirme siépre, có dolor. Y por esto dize Tertuliano, q no le boluio los hijos como lo de mas que le auia quitado:porq el no quifo viuir en esta vida sin trabajos, y escogio el dela horfandad. Estos son los suspiros de S. Augustin, Senoraqui en esta vida me abrasad, aqui me hazed tajadas, aqui no-

todo Christiano, Senor venga sobre mi tribulaciones, cuplase, Senor en mi vueltra volutad, sea yo Senor instrumeto d vueltra gloria: de donde mereci yo Señor padecer por vos? Quando ten go d padecer, sino mietras dura esta vida miserable? Estos auia de ser nueltros suspiros, este el blanco de nuestros desseos.

Anti-

Antiguamente sentian aquellos santos del pueblo de Dios el fer afligidos:espantauanse de ver sobre si la mano de Dios, aun que conocian sus pecados, llorauan amargamente, pidiendo libertad de sus trabajos. Por esso compuso Dauid vn Psalmo, pa Deus aurira acordar a Dios su condicion antigua, Señor nuestros pa- bus. dres nos contaron las mercedes que les hiziftes, como quitaua des a los Gentiles los reynos, y se los dauades a ellos, como todo el mundo entendia el fauor que les haziades : y siedo vos el mesmo que entoces erades, sin auer mudado, ni es possible, vue stra condicion, y siendo nosotros el mesmo pueblo, nos aueys desamparado, y como desechado de vos andamos huyendo de nuestros enemigos, perseguidos y acosados, y hechos mosa entre nuestros vezinos, y cada dia morimos a manadas, como onejas en matadero, que tenemos verguença de los baldones que nos dizen. Que es esto Dios mio?pues no lo hazen nuestros pecados, que ni hemos adorado otro Dios, ni faltado vn punto del testamento y pacto de vuestra ley. Ea pues Señor apiadaos de nosotros, y libradnos por vuestro nóbre. El Christiano bien considerado, y aprouechado en la virtud, y hecho a buena consideracion, de quien es Dios, y de la grandeza de la virtud dela paciécia, no huye los trabajos, sin los quales no la puede tener: antes los pide a Dios, como Iob y sant Augustin, y en bué Romance reza aquel Psalmo al reues, q agora deziamos, acordandose de las mercedes q Dios hizo a su yglesia a los principios, luego que el Redemptor padecio, vistiendo de su librea a los mas prinados, con la qual andauan sangrientos, pero gloriosos y contentos.

Pareceme que en esta forma dizen, y han de dezir agora sos sieruos y amigos de Dios, aquel Psalmo: Senor con nuestras orejas oymos, y leemos en las hystorias, y nuestros padres de ma no en mano nos dixeron lo que con nuestros padres los prime ros que nos dexastes, hizistes al principio desta ley de gracia, que los hizistes dignos de padecer afretas y persecuciones por vos. Que es de aquellos esquadrones enteros de martyres? aquella ciudad de Roma bañada en fangre dellos? aquellas carceles, mazmorras, prisiones y persecuciones de los Apostoles, y aquellos trabajos tan increybles de los primeros Obifpos y perlados? y aquellas penitencias y rigores de los hermitaños de Egypto, y otros trabajos que los Christianos padecian? y pues soys vos siempre el mesmo que suistes, sin poder

12.

Rom. 8.

Efai. 58.

poder caber en vos mudança, y nosotros vuestros Christianos y vuestros hijos, engendrados con vuestra muerte y passion, pues como os dormis Señor, y nos oluidays? como retirays la mano de aquellos antiguos fauores con que aquellos fantos andauan tan vianos de verse dignos de padecer afrentas y persecuciones por vuestro nombre?entonces se precia Pablo, de que el y sus compañeros andauan como ouejas al matadero, cada dia muriendo por vos:agora parece que nos aueys oluidado, pues ya no ay de aquellos trabajos ni tyranos, ni persecuciones, todas las cosas suceden a sabor de paladar, ya no se derrama sangre por vueltro santo nombre. Y si dezis señor por vueltro Profeta, que no toda semilla se ha de trillar con la mesma fuerça, porque menos rigor quiere el comino q el trigo, por ser mas delicado: y assi nos tratays como a semilla flaca, porque no desmayemos, esso es Señor, lo q mas duele, que como el trabajo viene de vuestra mano, assi viene la fuerça con que se ha de padecer, y la paciencia para poder sufrillo: y assi en vueltra mano esta enriquecernos de merecimientos, como a los primeros, q si por vueltro fauor no fuera, tan flacos eran ellos para lo q padecieron. Bien se Señor que entonces conuenia hazer de sangre de martyres el restimonio de vuestro Euangelio, que entonces se plantaua : lo qual agora no es necessario, pero para gloria vuestra y nuestro bien, nunca los trabajos y afliciones vendran sin tiempo. Si nuestros pecados lo desmerecen, vengan Senor, primero en castigo, y despues de la enmienda dellos por regalo, y prenda, y meritos dela vida eterna. No nos embueluas con los malos entre sus deleytes y prosperidades, fino con tus sieruos y priuados nos reparte de los trabajos que nos enseñaste a sufrir, para q con ellos andemos limpios, alumbrados, recatados, fauorecidos, cófiados, y contados entre los que con tu vnigenito Hijo ha de gozar de fu gloria:en la qual con el y con el Espiritu santo, vines y reynas para siempre jamas vn Dios. Amen.

Fin deloctauo y vltimo libro.

En Valencia por Pedro Patricio Mey, Año 1602.

